
wwwww  
 

655 
 

                                       e-ISSN: 2550-0813 | p-ISSN: 2541-657X | Vol 13  No  2  Tahun 2026  Hal. : 655-660 
- 

                     NUSANTARA: Jurnal Ilmu Pengetahuan Sosial 
 

                                         available online http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/nusantara/index 

 

 
KOSMOLOGI BUNYI : SIMBOLISME TRILOGI BANUA DALAM ENSAMBEL 

GONDANG SIPOTANG PADA MASYARAKAT PARBARINGIN 1 

 
 

Swingly Roventus Simamora, Rithaony, Hubari Gulo 

Prodi atau Jurusan Etnomusikologi, Fakultas Ilmu Budaya, Universitas Sumatra Utara 

Abstrak 

Musik dalam tradisi kepercayaan Batak Toba tidak sekadar berfungsi sebagai estetika hiburan, 

melainkan sebagai teknologi spiritual yang memetakan tatanan alam semesta. Penelitian ini 

bertujuan untuk menganalisis simbolisme kosmologis dalam ensambel Gondang Sapotang yang 

digunakan pada ritual Ulaon Gondang Saborginoleh komunitas Parbaringin Isumbaon di Desa 

Lobu Rappa, Kabupaten Asahan. Menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan 

etnomusikologi, penelitian ini membedah struktur organologi dan pola musikal berdasarkan 

konsep "Trilogi Banua" (Tiga Dunia). Hasil penelitian menunjukkan bahwa Gondang Sapotang 

berfungsi sebagai "kosmogram bunyi" yang merepresentasikan struktur mikrokosmos dan 

makrokosmos. Secara spesifik, bunyi Ogung yang siklis merepresentasikan Banua Toru (Dunia 

Bawah) sebagai fondasi bumi, ritme Tagading merepresentasikan dinamika Banua Tonga (Dunia 

Tengah/Manusia), dan melodi Sarunemerepresentasikan suara Banua Ginjang (Dunia Atas/Ilahi). 

Selain itu, ditemukan adanya eskalasi tempo (accelerando) dalam repertoar yang menyimbolkan 

pendakian spiritual untuk mencapai transendensi. Penelitian ini menyimpulkan bahwa bagi 

penganut Parbaringin, memainkan musik adalah upaya merawat keseimbangan kosmis dan 

harmonisasi hubungan antara manusia, alam, dan pencipta. 

Kata Kunci:  Gondang Sapotang, Parbaringin Isumbaon, Kosmologi Batak, Trilogi Banua, 

Simbolisme Bunyi. 

 

 

 

PENDAHULUAN 

Dalam kebudayaan Batak Toba, 
musik tidak pernah hadir sebagai entitas 
yang otonom, melainkan selalu terikat 
erat dengan struktur sosial, spiritualitas, 

 
*Correspondence Address : swinglysimamora@gmail.com 
DOI : 10.31604/jips.v13i2.2026. 655-660 
© 2026UM-Tapsel Press 

dan tatanan kosmos masyarakatnya. 
Bagi penganut kepercayaan tradisional, 
bunyi-bunyian dari Gondang 
Sabangunan bukan sekadar estetika 
auditif, melainkan sebuah teknologi 

http://u.lipi.go.id/1482814311
http://u.lipi.go.id/1476348562


NUSANTARA : Jurnal Ilmu Pengetahuan Sosial, 13 (2) (2026): 655-660 
 

 

656 
 

spiritual yang berfungsi 
menghubungkan dimensi manusia 
(microcosmos) dengan dimensi ilahi dan 
alam semesta (macrocosmos) . Salah satu 
komunitas yang masih mempertahankan 
praktik musikal ini secara ortodoks 
adalah sekte Parbaringin Isumbaon, 
sebuah sub-kelompok dari kepercayaan 
Parmalim yang berpusat di Desa Lobu 
Rappa, Kabupaten Asahan. 

Meskipun eksistensi musik 
gondang telah banyak dikaji dalam 
etnomusikologi, sebagian besar literatur 
cenderung berfokus pada analisis 
struktural musikal atau fungsinya dalam 
adat seremonial umum. Masih sedikit 
kajian yang membedah secara spesifik 
bagaimana struktur organologi gondang 
merepresentasikan peta kosmologi 
Batak kuno, khususnya konsep "Trilogi 
Banua" atau tiga dunia: Banua 
Ginjang(Dunia Atas), Banua Tonga 
(Dunia Tengah), dan Banua Toru (Dunia 
Bawah). Padahal, bagi masyarakat 
Parbaringin, pemahaman kosmologis ini 
adalah landasan utama dalam 
pelaksanaan ritual, termasuk dalam 
Upacara Syukuran Panen atau Pesta 
Mangase Taon. 

Dalam ritual Gondang 
Sapotang—sebuah ritus yang 
dilaksanakan pada malam hari (Ulaon 
Gondang Saborgin)—musik hadir 
sebagai medium sakral untuk memanggil 
roh leluhur dan menyampaikan doa 
kepada Debata Mulajadi Nabolon. 
Fenomena menarik yang terjadi dalam 
ritual ini adalah adanya pembagian 
peran simbolik pada instrumen musik 
yang dimainkan. Bunyi Ogung yang berat 
dan siklis diyakini sebagai representasi 
kekokohan bumi (dunia bawah), ritme 
Tagading yang dinamis mewakili 
aktivitas manusia (dunia tengah), dan 
melodi Sarune yang melengking 
merepresentasikan suara dari dunia atas 
atau ilahi . 

Komunitas Parbaringin 
Isumbaon di Desa Lobu Rappa, yang kini 
menjadi minoritas di tengah modernisasi 

agama, memegang teguh keyakinan 
bahwa keseimbangan hidup atau 
harmoni kosmis hanya dapat dicapai jika 
ketiga elemen dunia tersebut 
diselaraskan melalui bunyi. Oleh karena 
itu, Gondang Sapotang tidak hanya 
berfungsi sebagai pengiring tarian tor-
tor, tetapi bertindak sebagai 
"kosmogram bunyi"—sebuah peta 
simbolik yang didengar, yang menata 
ulang energi spiritual agar selaras 
dengan kehendak pencipta dan leluhur . 

Artikel ini bertujuan untuk 
menganalisis simbolisme kosmologi 
dalam ensambel Gondang Sapotang pada 
masyarakat Parbaringin Isumbaon. 
Melalui pendekatan etnomusikologi dan 
semiotika budaya, penelitian ini akan 
menguraikan bagaimana setiap 
instrumen dalam ensambel tersebut 
merepresentasikan struktur "Trilogi 
Banua" dan bagaimana bunyi digunakan 
sebagai mekanisme untuk merawat 
keseimbangan kosmis dalam ritual 
syukuran panen. 

 
METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan 
metode kualitatif dengan pendekatan 
etnomusikologi untuk membedah makna 
simbolik dan kosmologis di balik bunyi. 
Pendekatan fenomenologi diterapkan 
untuk memahami pengalaman musikal 
masyarakat secara mendalam, 
khususnya bagaimana mereka 
memaknai kehadiran Gondang 
Sapotangsebagai jembatan spiritual 
dalam ritual. Lokasi penelitian 
dipusatkan di Desa Lobu Rappa, 
Kecamatan Aek Songsongan, Kabupaten 
Asahan, yang merupakan basis 
komunitas penganut kepercayaan 
Parbaringin Isumbaon . 

Pengumpulan data dilakukan 
melalui kerja lapangan (field work) yang 
meliputi observasi partisipatif, 
wawancara mendalam, dan 
dokumentasi. Observasi difokuskan pada 
pelaksanaan ritual Ulaon Gondang 
Saborgin (ritual malam hari) untuk 



Swingly Roventus Simamora, Rithaony, Hubari Gulo 
Kosmologi Bunyi : Simbolisme Trilogi Banua Dalam Ensambel Gondang Sipotang Pada………...…(Hal 655-660) 

 

657 
 

mengamati secara langsung perilaku 
musikal, penggunaan instrumen 
Gondang Sabangunan, serta interaksi 
antara bunyi dan respons ritual para 
peserta. Wawancara dilakukan terhadap 
informan kunci, yakni Sahat Martua 
Situmorang selaku Ulu Punguan 
(pemimpin ritual) dan M. Simangunsong 
selaku Parsarune (pemain sarune), guna 
menggali konsep "Trilogi Banua" dan 
interpretasi masyarakat terhadap bunyi 
Ogung, Tagading, dan Sarune . 

Analisis data mengacu pada 
kerangka teori Alan P. Merriam yang 
membagi studi musik ke dalam tiga 
tingkatan analisis: konsep (concept), 
perilaku (behavior), dan bunyi (sound). 
Dalam konteks penelitian ini, tataran 
"bunyi" dianalisis untuk melihat struktur 
musikal instrumen, tataran "perilaku" 
dilihat dari praktik ritual para 
Parbaringin, sedangkan tataran "konsep" 
digunakan untuk membedah filosofi 
kosmologi yang melandasi permainan 
musik tersebut . 

 
HASIL DAN PEMBAHASAN 

Konstruksi Ruang Sakral 
dalam Ritual Gondang Sapotang 

Bagi masyarakat Parbaringin 
Isumbaon di Desa Lobu Rappa, 
pelaksanaan ritual Gondang Sapotang 
bukan sekadar peristiwa musikal, 
melainkan upaya rekonstruksi tatanan 
kosmos dalam skala mikro. Ritual ini 
secara spesifik dilaksanakan pada malam 
hari, dikenal dengan istilah Ulaon 
Gondang Saborgin. Pemilihan waktu 
malam bukan tanpa alasan; dalam 
kosmologi Batak, malam adalah ambang 
batas (liminal space) di mana interaksi 
antara manusia (Banua Tonga) dengan 
roh leluhur dan kekuatan ilahi (Banua 
Ginjang) menjadi lebih intens dan 
terbuka. 

Dalam konteks ini, musik 
Gondang Sapotang berfungsi sebagai 
teknologi spiritual untuk menciptakan 
"ruang sakral". Ketika Gondang 

Sabangunan mulai ditabuh, terjadi 
demarkasi yang jelas antara waktu 
profan (keseharian) dengan waktu 
sakral. Bunyi tidak hanya didengar, 
tetapi dirasakan sebagai getaran yang 
menyucikan area ritual dari energi 
negatif, mempersiapkan kedatangan 
tondi (roh) leluhur. Hal ini sejalan 
dengan temuan bahwa gondang 
berfungsi sebagai media perantara doa 
(tonggo-tonggo) yang menghubungkan 
umat dengan Debata Mulajadi Nabolon, 
di mana musik dianggap mampu 
menembus batas-batas dimensi yang 
tidak dapat dicapai oleh bahasa verbal 
semata. 

 
Organologi Ensambel sebagai 

Kosmogram "Trilogi Banua" 
Temuan substansial dalam 

penelitian ini menunjukkan bahwa 
struktur organologi Gondang Sapotang 
merupakan representasi simbolik dari 
struktur alam semesta Batak Toba, atau 
yang dikenal dengan "Trilogi Banua". 
Setiap instrumen dalam ensambel ini 
mengemban peran kosmologis yang 
spesifik, membentuk satu kesatuan 
ekosistem bunyi yang utuh. 

a) Ogung sebagai Manifestasi 
Banua Toru (Dunia Bawah) Dalam 
struktur musikal, Ogung berfungsi 
sebagai penjaga siklus ritmik (colotomic) 
yang memberikan tekanan pada 
hitungan birama tertentu . Namun, 
secara kosmologis, suara Ogung yang 
rendah, berat, dan berdengung dimaknai 
oleh masyarakat Parbaringin sebagai 
simbol Banua Toru atau bumi. Karakter 
bunyinya merepresentasikan 
kekokohan, stabilitas, dan fondasi 
tempat manusia berpijak. Kehadiran 
bunyi Ogung yang konstan dan berulang 
mengingatkan peserta ritual akan 
keterikatan mereka pada tanah leluhur 
dan realitas material yang menopang 
kehidupan. 

b) Tagading sebagai 
Representasi Banua Tonga (Dunia 



NUSANTARA : Jurnal Ilmu Pengetahuan Sosial, 13 (2) (2026): 655-660 
 

 

658 
 

Tengah). Tagading, sebagai instrumen 
melodis-ritmis yang dimainkan dengan 
teknik mangodap-odapi, 
merepresentasikan dinamika Banua 
Tonga, yaitu dunia tempat manusia 
hidup dan beraktivitas. Posisi Tagading 
yang menjadi pengatur tempo 
(conductor) mencerminkan peran 
manusia sebagai khalifah atau pengelola 
kehidupan di dunia tengah yang harus 
menjaga keseimbangan antara hubungan 
ke atas (ilahi) dan ke bawah (alam). 
Melodi ritmis yang dihasilkan Tagading 
menggambarkan detak jantung 
kehidupan dan kompleksitas interaksi 
sosial manusia. 

c) Sarune sebagai Suara Banua 
Ginjang (Dunia Atas) Instrumen Sarune 
memiliki peran paling transendental. 
Sebagai pembawa melodi utama dengan 
karakter suara yang melengking tinggi 
dan continuous (tidak terputus), 
Sarunedisimbolkan sebagai suara dari 
Banua Ginjang atau dunia ilahi. Dalam 
ritual, melodi Sarune dianggap sebagai 
bahasa doa yang "berbicara" langsung 
kepada Debata dan para leluhur. Ia 
adalah elemen yang turun dari atas 
untuk memberikan petunjuk, sekaligus 
sarana bagi doa manusia untuk naik ke 
langit. 

d) Hesek sebagai Penjaga 
Keteraturan Kosmis Meskipun secara 
fisik sederhana—dalam penelitian ini 
ditemukan menggunakan gelas kaca—
Hesekmemegang fungsi vital sebagai time 
keeper. Dalam perspektif kosmologi, 
Hesek menyimbolkan keteraturan waktu 
dan hukum alam yang pasti. Tanpa 
ketukan Hesek yang stabil, permainan 
musik akan kacau (chaos). Ini 
menyiratkan pesan filosofis bahwa alam 
semesta (macrocosmos) hanya dapat 
berjalan jika ada keteraturan dan hukum 
yang dipatuhi secara konsisten. 

 
Harmonisasi Kosmis melalui 

Dinamika Musikal 
Interaksi antar-instrumen dalam 

Gondang Sapotang bukan sekadar 

perpaduan estetis, melainkan sebuah 
mekanisme ritual untuk mencapai 
keseimbangan kosmis (harmony). 
Analisis terhadap struktur tempo 
menunjukkan adanya fenomena 
akselerasi (accelerando) dalam 
repertoar, di mana rata-rata tempo 
meningkat dari ± 148 M.M pada bagian 
awal menjadi ± 172 M.M pada 
puncaknya. 

Peningkatan tempo ini dapat 
dimaknai sebagai proses eskalasi 
spiritual. Ritual dimulai dengan tempo 
sedang untuk membangun kekhidmatan 
dan ketenangan (grounding), kemudian 
secara perlahan intensitasnya meningkat 
seiring dengan naiknya doa-doa dan 
masuknya para penari (manortor) ke 
dalam kondisi transendental atau 
ekstase spiritual. Dinamika ini 
mencerminkan perjalanan tondi(jiwa) 
manusia yang berupaya menyelaraskan 
diri dengan energi kosmis. 

Keteraturan pola isometric (satu 
satuan meter yang diulang konsisten) 
yang ditemukan pada siklus Ogung 
menegaskan bahwa tujuan utama ritual 
ini adalah menciptakan "keteraturan". Di 
tengah ketidakpastian hidup duniawi, 
musik Gondang Sapotang hadir untuk 
menata ulang kekacauan, memulihkan 
hubungan yang rusak dengan leluhur, 
dan memastikan tercapainya 
Hasangapon (kemuliaan), 
Hamoraon(kemakmuran), dan Hagabeon 
(keturunan) melalui restu dari Trilogi 
Banua. 
 
SIMPULAN 

Berdasarkan analisis terhadap 
simbolisme bunyi dalam ritual Gondang 
Sapotangpada masyarakat Parbaringin 
Isumbaon, penelitian ini menarik 
kesimpulan bahwa musik dalam konteks 
ini berfungsi sebagai "kosmogram" atau 
peta alam semesta yang berbunyi. 
Ensambel Gondang Sabangunan tidak 
hanya hadir sebagai pengiring tarian, 
melainkan sebagai manifestasi fisik dari 
konsep "Trilogi Banua" (Tiga Dunia) 



Swingly Roventus Simamora, Rithaony, Hubari Gulo 
Kosmologi Bunyi : Simbolisme Trilogi Banua Dalam Ensambel Gondang Sipotang Pada………...…(Hal 655-660) 

 

659 
 

yang menjadi fondasi kepercayaan Batak 
Toba. 

Secara spesifik, struktur 
organologi ensambel ini 
merepresentasikan hierarki kosmis yang 
utuh: Ogung dengan karakter bunyi siklis 
dan berat merepresentasikan Banua 
Toru (Dunia Bawah) sebagai fondasi 
bumi; Tagading dengan ritme dinamis 
merepresentasikan Banua Tonga (Dunia 
Tengah) yang mencerminkan aktivitas 
manusia; dan Sarune dengan melodi yang 
melengking merepresentasikan Banua 
Ginjang (Dunia Atas) atau suara ilahi . 

Lebih lanjut, dinamika musikal 
yang menunjukkan peningkatan tempo 
(accelerando) dari rata-rata 148 M.M 
menjadi 172 M.M mengindikasikan 
adanya proses pendakian spiritual. 
Eskalasi ini bertujuan untuk 
mengantarkan tondi (jiwa) peserta ritual 
dari kesadaran profan menuju kesadaran 
transendental. Dengan demikian, bagi 
komunitas Parbaringin Isumbaon di Desa 
Lobu Rappa, memainkan Gondang 
Sapotang pada malam hari (Ulaon 
Gondang Saborgin) adalah upaya sakral 
untuk memulihkan keseimbangan 
mikrokosmos dan makrokosmos, serta 
menegaskan identitas spiritual mereka 
di tengah arus modernisasi. 
 
 
DAFTAR PUSTAKA  

Boni, H., Simbolon, E. T., & 
Lumbantobing, R. (2023). Dinamika penghayat 
Ugamo Malim dalam memperjuangkan hak sipil 
di Kabupaten Toba. Asketik: Jurnal Agama dan 
Perubahan Sosial, 7(1), 155–172. 

 
Harahap, I. (2016). Hata ni Debata: 

Etnografi kebudayaan spiritual musikal Parmalim 
Batak Toba. 
Medan: Semai. 

 
Hutabarat, H. V. (2020). Deskripsi fungsi 

dan struktur musikal Gondang Parungguhon 
dalam upacara ritual Gondang Sapotang pada 
masyarakat penganut Ugamo Malim 
Najumanghon Uras di Desa Meranti Timur 
Kecamatan Pintu Pohan Meranti Kabupaten Toba 

(Skripsi tidak diterbitkan). 
Universitas Sumatera Utara, Medan. 

 
Hutajulu, T. (2010). Musik Batak Toba 

dalam konteks sosial budaya masyarakatnya. 
Jakarta: Direktorat Kesenian, Kementerian 
Kebudayaan dan Pariwisata. 

 
Koentjaraningrat. (2005). Pengantar 

antropologi: Pokok-pokok etnografi II. 
Jakarta: PT Rineka Cipta. 

 
Manurung, N. (2015). Bentuk dan 

fungsi musik Gondang Sabangunan Batak Toba 
pada grup Horas Rapolo Musik di Semarang. 
Jurnal Seni Musik. 

 
Merriam, A. P. (1964). The 

anthropology of music. 
Evanston: Northwestern University Press. 

 
Nettl, B. (1983). The study of 

ethnomusicology: Thirty-one issues and concepts. 
Urbana: University of Illinois Press. 

 
Purba, M. (2002). Gondang Sabangunan 

di kalangan masyarakat Batak Toba Protestan 
pada tahun 1990-an. Jurnal Penelitian Musik, 5–
22. 

 
Putri, M. A. (2024). Fungsi Gondang 

Mula-mula pada upacara adat Saurmatua 
masyarakat Batak Toba di Kota Sibolga, Provinsi 
Sumatera Utara. Jurnal Ilmiah. 

 
Sianipar, J. (2017). Fungsi dan makna 

Gondang dalam upacara adat Batak Toba. Jurnal 
Seni Musik Tradisi Nusantara, 8(2), 134–148. 

 
Simanjuntak, D. P. (2020). Makna musik 

Gondang dalam upacara tradisional Batak Malim 
di Tapanuli Utara. 
Medan: Universitas Sumatera Utara. 

 
Sinaga, M. S. (2010). Makna simbolik 

Gondang Mula Jadi Na Bolon dalam upacara 
Pameleon Bolon masyarakat Parmalim di 
Hutatinggi, Kecamatan Laguboti, Kabupaten Toba 
Samosir (Tesis). 
Universitas Gadjah Mada, Yogyakarta. 

 
Siregar, R. A. (2018). Gondang 

Sabangunan sebagai media komunikasi sakral 
masyarakat Batak. Jurnal Ilmiah Kebudayaan, 
12(1), 45–60. 

 
Sitorus, T. S. (2018). Analisis fungsi dan 

repertoar musik dalam konteks ritual Gondang 
Sapotang pada Ugamo Malim Najumanghon Uras 



NUSANTARA : Jurnal Ilmu Pengetahuan Sosial, 13 (2) (2026): 655-660 
 

 

660 
 

di Desa Meranti Timur, Kecamatan Pintupohan 
Meranti, Kabupaten Toba Samosir (Skripsi). 
Universitas Sumatera Utara, Medan. 

 
Situmorang, R. (2015). Struktur dan 

fungsi ansambel Gondang Batak Toba dalam 
ritual Parmalim. Jurnal Humaniora Budaya, 4(3), 
210–225. 

 
Situmorang, S. (2012). Pengantar 

etnomusikologi: Musik, budaya, dan identitas. 
Bandung: CV Remaja Rosdakarya. 

 
Sugiyono. (2012). Metode penelitian 

kuantitatif, kualitatif, dan R&D. 
Bandung: Alfabeta. 

 
 


