e-ISSN: 2550-0813 | p-ISSN: 2541-657X | Vol 13 No 2 Tahun 2026 Hal.: 655-660

NUSANTARA @ NUSANTARA: Jurnal Ilmu Pengetahuan Sosial

Ju

available online http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/nusantara/index

KOSMOLOGI BUNYI : SIMBOLISME TRILOGI BANUA DALAM ENSAMBEL
GONDANG SIPOTANG PADA MASYARAKAT PARBARINGIN

Swingly Roventus Simamora, Rithaony, Hubari Gulo
Prodi atau Jurusan Etnomusikologi, Fakultas [lmu Budaya, Universitas Sumatra Utara
Abstrak

Musik dalam tradisi kepercayaan Batak Toba tidak sekadar berfungsi sebagai estetika hiburan,
melainkan sebagai teknologi spiritual yang memetakan tatanan alam semesta. Penelitian ini
bertujuan untuk menganalisis simbolisme kosmologis dalam ensambel Gondang Sapotang yang
digunakan pada ritual Ulaon Gondang Saborginoleh komunitas Parbaringin Isumbaon di Desa
Lobu Rappa, Kabupaten Asahan. Menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan
etnomusikologi, penelitian ini membedah struktur organologi dan pola musikal berdasarkan
konsep "Trilogi Banua" (Tiga Dunia). Hasil penelitian menunjukkan bahwa Gondang Sapotang
berfungsi sebagai "kosmogram bunyi" yang merepresentasikan struktur mikrokosmos dan
makrokosmos. Secara spesifik, bunyi Ogung yang siklis merepresentasikan Banua Toru (Dunia
Bawah) sebagai fondasi bumi, ritme Tagading merepresentasikan dinamika Banua Tonga (Dunia
Tengah/Manusia), dan melodi Sarunemerepresentasikan suara Banua Ginjang (Dunia Atas/Ilahi).
Selain itu, ditemukan adanya eskalasi tempo (accelerando) dalam repertoar yang menyimbolkan
pendakian spiritual untuk mencapai transendensi. Penelitian ini menyimpulkan bahwa bagi
penganut Parbaringin, memainkan musik adalah upaya merawat keseimbangan kosmis dan
harmonisasi hubungan antara manusia, alam, dan pencipta.

Kata Kunci: Gondang Sapotang, Parbaringin Isumbaon, Kosmologi Batak, Trilogi Banua,
Simbolisme Bunyi.

PENDAHULUAN dan tatanan kosmos masyarakatnya.

Dalam kebudayaan Batak Toba, Bagi penganut kepercayaan tradisional,
musik tidak pernah hadir sebagai entitas bunyi-bunyian dari Gondang
yang otonom, melainkan selalu terikat Sabangunan bukan sekadar estetika
erat dengan struktur sosial, spiritualitas, auditif, melainkan sebuah teknologi

*Correspondence Address : swinglysimamora@gmail.com
DOI:10.31604/jips.v13i2.2026. 655-660
© 2026UM-Tapsel Press

655


http://u.lipi.go.id/1482814311
http://u.lipi.go.id/1476348562

NUSANTARA : Jurnal llmu Pengetahuan Sosial, 13 (2) (2026): 655-660

spiritual yang berfungsi
menghubungkan  dimensi  manusia
(microcosmos) dengan dimensi ilahi dan
alam semesta (macrocosmos) . Salah satu
komunitas yang masih mempertahankan
praktik musikal ini secara ortodoks
adalah sekte Parbaringin Isumbaon,
sebuah sub-kelompok dari kepercayaan
Parmalim yang berpusat di Desa Lobu
Rappa, Kabupaten Asahan.

Meskipun eksistensi  musik
gondang telah banyak dikaji dalam
etnomusikologi, sebagian besar literatur
cenderung berfokus pada analisis
struktural musikal atau fungsinya dalam
adat seremonial umum. Masih sedikit
kajian yang membedah secara spesifik
bagaimana struktur organologi gondang
merepresentasikan  peta  kosmologi
Batak kuno, khususnya konsep "Trilogi
Banua" atau tiga dunia: Banua
Ginjang(Dunia Atas), Banua Tonga
(Dunia Tengah), dan Banua Toru (Dunia
Bawah). Padahal, bagi masyarakat
Parbaringin, pemahaman kosmologis ini
adalah landasan utama dalam
pelaksanaan ritual, termasuk dalam
Upacara Syukuran Panen atau Pesta
Mangase Taon.

Dalam ritual Gondang
Sapotang—sebuah ritus yang
dilaksanakan pada malam hari (Ulaon
Gondang  Saborgin)—musik  hadir
sebagai medium sakral untuk memanggil
roh leluhur dan menyampaikan doa
kepada Debata Mulajadi Nabolon.
Fenomena menarik yang terjadi dalam
ritual ini adalah adanya pembagian
peran simbolik pada instrumen musik
yang dimainkan. Bunyi Ogung yang berat
dan siklis diyakini sebagai representasi
kekokohan bumi (dunia bawah), ritme
Tagading yang dinamis mewakili
aktivitas manusia (dunia tengah), dan
melodi  Sarune yang melengking
merepresentasikan suara dari dunia atas
atau ilahi .

Komunitas Parbaringin
Isumbaon di Desa Lobu Rappa, yang kini
menjadi minoritas di tengah modernisasi

656

agama, memegang teguh keyakinan
bahwa keseimbangan hidup atau
harmoni kosmis hanya dapat dicapai jika
ketiga elemen dunia tersebut

diselaraskan melalui bunyi. Oleh karena
itu, Gondang Sapotang tidak hanya
berfungsi sebagai pengiring tarian tor-
tor, tetapi bertindak sebagai
"kosmogram  bunyi"—sebuah  peta
simbolik yang didengar, yang menata
ulang energi spiritual agar selaras
dengan kehendak pencipta dan leluhur.

Artikel ini bertujuan untuk
menganalisis simbolisme kosmologi
dalam ensambel Gondang Sapotang pada
masyarakat  Parbaringin  Isumbaon.
Melalui pendekatan etnomusikologi dan
semiotika budaya, penelitian ini akan

menguraikan bagaimana setiap
instrumen dalam ensambel tersebut
merepresentasikan  struktur "Trilogi

Banua" dan bagaimana bunyi digunakan

sebagai mekanisme untuk merawat
keseimbangan kosmis dalam ritual
syukuran panen.
METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan

metode kualitatif dengan pendekatan
etnomusikologi untuk membedah makna
simbolik dan kosmologis di balik bunyi.
Pendekatan fenomenologi diterapkan
untuk memahami pengalaman musikal

masyarakat secara mendalam,
khususnya bagaimana mereka
memaknai kehadiran Gondang
Sapotangsebagai jembatan  spiritual
dalam  ritual. Lokasi  penelitian
dipusatkan di Desa Lobu Rappa,

Kecamatan Aek Songsongan, Kabupaten
Asahan, yang merupakan basis
komunitas  penganut  Kkepercayaan
Parbaringin Isumbaon .

Pengumpulan data dilakukan
melalui kerja lapangan (field work) yang
meliputi observasi partisipatif,
wawancara mendalam, dan
dokumentasi. Observasi difokuskan pada
pelaksanaan ritual Ulaon Gondang
Saborgin (ritual malam hari) untuk



Swingly Roventus Simamora, Rithaony, Hubari Gulo
Kosmologi Bunyi : Simbolisme Trilogi Banua Dalam Ensambel Gondang Sipotang Pada............... (Hal 655-660)

mengamati secara langsung perilaku
musikal, penggunaan instrumen
Gondang Sabangunan, serta interaksi
antara bunyi dan respons ritual para
peserta. Wawancara dilakukan terhadap
informan kunci, yakni Sahat Martua
Situmorang selaku Ulu  Punguan
(pemimpin ritual) dan M. Simangunsong
selaku Parsarune (pemain sarune), guna
menggali konsep "Trilogi Banua" dan
interpretasi masyarakat terhadap bunyi
Ogung, Tagading, dan Sarune .

Analisis data mengacu pada
kerangka teori Alan P. Merriam yang
membagi studi musik ke dalam tiga
tingkatan analisis: konsep (concept),
perilaku (behavior), dan bunyi (sound).
Dalam konteks penelitian ini, tataran
"bunyi” dianalisis untuk melihat struktur
musikal instrumen, tataran "perilaku"
dilihat dari praktik ritual para
Parbaringin, sedangkan tataran "konsep”
digunakan untuk membedah filosofi
kosmologi yang melandasi permainan
musik tersebut.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Konstruksi Ruang Sakral
dalam Ritual Gondang Sapotang

Bagi masyarakat Parbaringin
Isumbaon di Desa Lobu Rappa,
pelaksanaan ritual Gondang Sapotang
bukan sekadar peristiwa musikal,
melainkan upaya rekonstruksi tatanan
kosmos dalam skala mikro. Ritual ini
secara spesifik dilaksanakan pada malam
hari, dikenal dengan istilah Ulaon
Gondang Saborgin. Pemilihan waktu
malam bukan tanpa alasan; dalam
kosmologi Batak, malam adalah ambang
batas (liminal space) di mana interaksi
antara manusia (Banua Tonga) dengan
roh leluhur dan kekuatan ilahi (Banua
Ginjang) menjadi lebih intens dan
terbuka.

Dalam konteks ini, musik
Gondang Sapotang berfungsi sebagai
teknologi spiritual untuk menciptakan
"ruang  sakral". Ketika  Gondang

657

Sabangunan mulai ditabuh, terjadi
demarkasi yang jelas antara waktu
profan (keseharian) dengan waktu
sakral. Bunyi tidak hanya didengar,
tetapi dirasakan sebagai getaran yang
menyucikan area ritual dari energi
negatif, mempersiapkan kedatangan
tondi (roh) leluhur. Hal ini sejalan
dengan temuan bahwa gondang
berfungsi sebagai media perantara doa
(tonggo-tonggo) yang menghubungkan
umat dengan Debata Mulajadi Nabolon,
di mana musik dianggap mampu
menembus batas-batas dimensi yang
tidak dapat dicapai oleh bahasa verbal
semata.

Organologi Ensambel sebagai
Kosmogram "Trilogi Banua"

Temuan substansial dalam
penelitian ini menunjukkan bahwa
struktur organologi Gondang Sapotang
merupakan representasi simbolik dari
struktur alam semesta Batak Toba, atau
yang dikenal dengan "Trilogi Banua".
Setiap instrumen dalam ensambel ini
mengemban peran kosmologis yang
spesifik, membentuk satu Kkesatuan
ekosistem bunyi yang utuh.

a) Ogung sebagai Manifestasi
Banua Toru (Dunia Bawah) Dalam
struktur musikal, Ogung berfungsi
sebagai penjaga siklus ritmik (colotomic)
yang memberikan tekanan pada
hitungan birama tertentu Namun,
secara kosmologis, suara Ogung yang
rendah, berat, dan berdengung dimaknai
oleh masyarakat Parbaringin sebagai
simbol Banua Toru atau bumi. Karakter
bunyinya merepresentasikan
kekokohan, stabilitas, dan fondasi
tempat manusia berpijak. Kehadiran
bunyi Ogung yang konstan dan berulang
mengingatkan peserta ritual akan
keterikatan mereka pada tanah leluhur
dan realitas material yang menopang
kehidupan.

b)
Representasi

Tagading
Banua Tonga

sebagai
(Dunia



NUSANTARA : Jurnal llmu Pengetahuan Sosial, 13 (2) (2026): 655-660

Tengah). Tagading, sebagai instrumen
melodis-ritmis yang dimainkan dengan
teknik mangodap-odapi,
merepresentasikan dinamika Banua
Tonga, yaitu dunia tempat manusia
hidup dan beraktivitas. Posisi Tagading
yang menjadi pengatur tempo
(conductor)  mencerminkan  peran
manusia sebagai khalifah atau pengelola
kehidupan di dunia tengah yang harus
menjaga keseimbangan antara hubungan
ke atas (ilahi) dan ke bawah (alam).
Melodi ritmis yang dihasilkan Tagading
menggambarkan detak jantung
kehidupan dan kompleksitas interaksi
sosial manusia.

c) Sarune sebagai Suara Banua
Ginjang (Dunia Atas) Instrumen Sarune
memiliki peran paling transendental.
Sebagai pembawa melodi utama dengan
karakter suara yang melengking tinggi
dan continuous  (tidak  terputus),
Sarunedisimbolkan sebagai suara dari
Banua Ginjang atau dunia ilahi. Dalam
ritual, melodi Sarune dianggap sebagai
bahasa doa yang "berbicara" langsung
kepada Debata dan para leluhur. Ia
adalah elemen yang turun dari atas
untuk memberikan petunjuk, sekaligus
sarana bagi doa manusia untuk naik ke
langit.

d) Hesek sebagai Penjaga
Keteraturan Kosmis Meskipun secara
fisik sederhana—dalam penelitian ini
ditemukan menggunakan gelas kaca—
Hesekmemegang fungsi vital sebagai time
keeper. Dalam perspektif kosmologi,
Hesek menyimbolkan keteraturan waktu
dan hukum alam yang pasti. Tanpa
ketukan Hesek yang stabil, permainan
musik akan kacau (chaos). Ini
menyiratkan pesan filosofis bahwa alam
semesta (macrocosmos) hanya dapat
berjalan jika ada keteraturan dan hukum
yang dipatuhi secara konsisten.

Harmonisasi Kosmis melalui
Dinamika Musikal

Interaksi antar-instrumen dalam
Gondang Sapotang bukan sekadar

658

perpaduan estetis, melainkan sebuah
mekanisme ritual untuk mencapai
keseimbangan  kosmis  (harmony).
Analisis terhadap struktur tempo
menunjukkan adanya fenomena
akselerasi (accelerando) dalam
repertoar, di mana rata-rata tempo
meningkat dari + 148 M.M pada bagian

awal menjadi * 172 MM pada
puncaknya.

Peningkatan tempo ini dapat
dimaknai sebagai proses eskalasi

spiritual. Ritual dimulai dengan tempo
sedang untuk membangun kekhidmatan
dan ketenangan (grounding), kemudian
secara perlahan intensitasnya meningkat
seiring dengan naiknya doa-doa dan
masuknya para penari (manortor) ke
dalam kondisi transendental atau
ekstase spiritual. Dinamika  ini
mencerminkan perjalanan tondi(jiwa)
manusia yang berupaya menyelaraskan
diri dengan energi kosmis.

Keteraturan pola isometric (satu
satuan meter yang diulang konsisten)
yang ditemukan pada siklus Ogung
menegaskan bahwa tujuan utama ritual
ini adalah menciptakan "keteraturan". Di
tengah ketidakpastian hidup duniawi,
musik Gondang Sapotang hadir untuk
menata ulang kekacauan, memulihkan
hubungan yang rusak dengan leluhur,
dan memastikan tercapainya
Hasangapon (kemuliaan),
Hamoraon(kemakmuran), dan Hagabeon
(keturunan) melalui restu dari Trilogi
Banua.

SIMPULAN

Berdasarkan analisis terhadap
simbolisme bunyi dalam ritual Gondang
Sapotangpada masyarakat Parbaringin
Isumbaon, penelitian ini menarik
kesimpulan bahwa musik dalam konteks
ini berfungsi sebagai "kosmogram" atau
peta alam semesta yang berbunyi.
Ensambel Gondang Sabangunan tidak
hanya hadir sebagai pengiring tarian,
melainkan sebagai manifestasi fisik dari
konsep "Trilogi Banua" (Tiga Dunia)



Swingly Roventus Simamora, Rithaony, Hubari Gulo
Kosmologi Bunyi : Simbolisme Trilogi Banua Dalam Ensambel Gondang Sipotang Pada............... (Hal 655-660)

yang menjadi fondasi kepercayaan Batak
Toba.

Secara spesifik, struktur
organologi ensambel ini
merepresentasikan hierarki kosmis yang
utuh: Ogung dengan karakter bunyi siklis
dan berat merepresentasikan Banua
Toru (Dunia Bawah) sebagai fondasi
bumi; Tagading dengan ritme dinamis
merepresentasikan Banua Tonga (Dunia
Tengah) yang mencerminkan aktivitas
manusia; dan Sarune dengan melodi yang
melengking merepresentasikan Banua
Ginjang (Dunia Atas) atau suara ilahi.

Lebih lanjut, dinamika musikal
yang menunjukkan peningkatan tempo
(accelerando) dari rata-rata 148 M.M

menjadi 172 M.M mengindikasikan
adanya proses pendakian spiritual.
Eskalasi ini bertujuan untuk

mengantarkan tondi (jiwa) peserta ritual
dari kesadaran profan menuju kesadaran
transendental. Dengan demikian, bagi
komunitas Parbaringin Isumbaon di Desa
Lobu Rappa, memainkan Gondang
Sapotang pada malam hari (Ulaon
Gondang Saborgin) adalah upaya sakral
untuk  memulihkan  keseimbangan
mikrokosmos dan makrokosmos, serta
menegaskan identitas spiritual mereka
di tengah arus modernisasi.

DAFTAR PUSTAKA

Boni, H., Simbolon, E. T, &
Lumbantobing, R. (2023). Dinamika penghayat
Ugamo Malim dalam memperjuangkan hak sipil
di Kabupaten Toba. Asketik: Jurnal Agama dan
Perubahan Sosial, 7(1), 155-172.

Harahap, 1. (2016). Hata ni Debata:
Etnografi kebudayaan spiritual musikal Parmalim
Batak Toba.
Medan: Semai.

Hutabarat, H. V. (2020). Deskripsi fungsi
dan struktur musikal Gondang Parungguhon
dalam upacara ritual Gondang Sapotang pada
masyarakat penganut Ugamo Malim
Najumanghon Uras di Desa Meranti Timur
Kecamatan Pintu Pohan Meranti Kabupaten Toba

659

(Skripsi tidak
Universitas Sumatera Utara, Medan.

diterbitkan).

Hutajulu, T. (2010). Musik Batak Toba
dalam konteks sosial budaya masyarakatnya.
Jakarta: Direktorat Kesenian, Kementerian
Kebudayaan dan Pariwisata.

Koentjaraningrat.
antropologi: Pokok-pokok
Jakarta: PT Rineka Cipta.

(2005). Pengantar
etnografi 1I.

Manurung, N. (2015). Bentuk dan
fungsi musik Gondang Sabangunan Batak Toba
pada grup Horas Rapolo Musik di Semarang.
Jurnal Seni Musik.

Merriam, A. P. (1964). The
anthropology of music.
Evanston: Northwestern University Press.

Nettl, B. (1983). The study of

ethnomusicology: Thirty-one issues and concepts.
Urbana: University of Illinois Press.

Purba, M. (2002). Gondang Sabangunan
di kalangan masyarakat Batak Toba Protestan
pada tahun 1990-an. Jurnal Penelitian Musik, 5-
22.

Putri, M. A. (2024). Fungsi Gondang
Mula-mula pada wupacara adat Saurmatua
masyarakat Batak Toba di Kota Sibolga, Provinsi
Sumatera Utara. Jurnal IImiah.

Sianipar, J. (2017). Fungsi dan makna
Gondang dalam upacara adat Batak Toba. Jurnal
Seni Musik Tradisi Nusantara, 8(2), 134-148.

Simanjuntak, D. P. (2020). Makna musik
Gondang dalam upacara tradisional Batak Malim
di Tapanuli Utara.
Medan: Universitas Sumatera Utara.

Sinaga, M. S. (2010). Makna simbolik
Gondang Mula Jadi Na Bolon dalam upacara
Pameleon Bolon masyarakat Parmalim di
Hutatinggi, Kecamatan Laguboti, Kabupaten Toba
Samosir (Tesis).
Universitas Gadjah Mada, Yogyakarta.

Siregar, R. A. (2018). Gondang
Sabangunan sebagai media komunikasi sakral
masyarakat Batak. Jurnal IImiah Kebudayaan,
12(1), 45-60.

Sitorus, T. S. (2018). Analisis fungsi dan
repertoar musik dalam konteks ritual Gondang
Sapotang pada Ugamo Malim Najumanghon Uras



NUSANTARA : Jurnal llmu Pengetahuan Sosial, 13 (2) (2026): 655-660

di Desa Meranti Timur, Kecamatan Pintupohan
Meranti, Kabupaten Toba Samosir (Skripsi).
Universitas Sumatera Utara, Medan.

Situmorang, R. (2015). Struktur dan
fungsi ansambel Gondang Batak Toba dalam
ritual Parmalim. Jurnal Humaniora Budaya, 4(3),
210-225.

Situmorang, S. (2012). Pengantar
etnomusikologi: Musik, budaya, dan identitas.
Bandung: CV Remaja Rosdakarya.

Sugiyono. (2012). Metode penelitian

kuantitatif, kualitatif, dan R&D.
Bandung: Alfabeta.

660



