
wwwww  
 

649 
 

                                       e-ISSN: 2550-0813 | p-ISSN: 2541-657X | Vol 13  No  2  Tahun 2026  Hal. : 649-654 
- 

                     NUSANTARA: Jurnal Ilmu Pengetahuan Sosial 
 

                                         available online http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/nusantara/index 

 

 
VARIASI PENYAJIAN PRAKTIK ERMURO : DARI EKSPRESI SPIRITUAL 

HINGGA SUBSTITUSI TEKNOLOGI PADA MASYARAKAT KARO 1 

 
 

Yosua Saputra Ginting 

Prodi atau Jurusan Etnomusikologi,  Fakultas Ilmu Budaya, Universitas Sumatra Utara 

Abstrak 

Modernisasi pertanian dan perubahan ekologi persawahan seringkali memicu pergeseran fungsi 

pada tradisi lisan agraris. Penelitian ini menelaah dinamika adaptasi pada tradisi Ermuro 

(menjaga padi) di masyarakat Karo, yang kini mengalami divergensi praktik akibat desakan 

efisiensi dan teknologi. Tujuan penelitian ini adalah memetakan tipologi variasi pelaksanaan 

Ermuro serta menganalisis transformasi nilai yang melatarbelakanginya. Menggunakan metode 

kualitatif dengan pendekatan studi kasus komparatif di Desa Sukadame dan Desa Sukamaju, 

penelitian mengidentifikasi empat tipologi praktik yang berbeda secara signifikan. Pertama, 

Tipologi Spiritual-Katarsis, di mana nyanyian dipertahankan sebagai mekanisme doa dan terapi 

psikologis oleh perempuan lansia. Kedua, Tipologi Pragmatis-Domestik, yang dijalankan oleh laki-

laki dengan orientasi pada afirmasi peran pencari nafkah dan produktivitas hasil. Ketiga, Tipologi 

Reduksi Performatif, yang ditandai dengan hilangnya elemen estetika musikal dan hanya 

menyisakan teriakan fungsional. Keempat, Tipologi Substitusi Teknologi, yakni penggantian 

agensi vokal manusia dengan perangkat audio mekanis yang memicu alienasi budaya. Temuan ini 

menyimpulkan bahwa tradisi Ermuro sedang mengalami gradasi fungsi yang drastis, bergerak 

dari aktivitas kontemplatif yang intim menuju aktivitas teknis yang bersifat mekanis. 

Kata Kunci:  Adaptasi Budaya, Ermuro, Gradasi Fungsi, Tradisi Lisan Karo, Variasi Vokal. 

 

 

 

PENDAHULUAN 

Transformasi ekologi pertanian 
dan modernisasi teknologi di Indonesia 
telah membawa implikasi serius 
terhadap keberlangsungan tradisi lisan 
agraris. Dalam masyarakat tradisional, 

 
*Correspondence Address : yosuasaputra20012018@gmail.com 
DOI : 10.31604/jips.v13i2.2026. 649-654 
© 2026UM-Tapsel Press 

aktivitas bercocok tanam tidak pernah 
berdiri sebagai kegiatan ekonomi 
semata, melainkan terjalin erat dengan 
ekspresi kebudayaan dan sistem 
kepercayaan. Namun, ketika rasionalitas 
efisiensi dan teknologi masuk ke lahan 

http://u.lipi.go.id/1482814311
http://u.lipi.go.id/1476348562


NUSANTARA : Jurnal Ilmu Pengetahuan Sosial, 13 (2) (2026): 649-654 
 

 

650 
 

pertanian, fungsi-fungsi kebudayaan 
yang melekat pada siklus tanam 
seringkali tereduksi. Fenomena ini 
terlihat jelas pada tradisi Ermuro dalam 
masyarakat Karo di Sumatera Utara, 
sebuah praktik menjaga padi yang kini 
berada dalam tekanan adaptasi yang 
kuat. Jika dahulu sawah adalah panggung 
bagi ekspresi vokal manusia, kini ruang 
tersebut mulai didominasi oleh 
keheningan atau kebisingan artifisial 
dari perangkat teknologi. 

Secara spesifik, Ermuro 
menempati posisi yang unik dalam 
khazanah etnomusikologi Karo. Berbeda 
dengan mayoritas tradisi musik Karo 
lainnya—seperti Gendang Guro-guro 
Aron atau nyanyian ritual perkawinan 
yang bersifat komunal dan melibatkan 
partisipasi kolektif—Ermuro bersifat 
soliter. Tradisi ini dilakukan seorang diri 
oleh petani di tengah hamparan sawah 
yang luas untuk menghalau hama 
burung. Dalam kesendirian tersebut, 
vokal tidak hanya berfungsi pragmatis 
untuk mengusir hama, tetapi juga 
berkembang menjadi mekanisme koping 
psikologis. Melalui nyanyian spontan, 
petani mengelola rasa sepi, keletihan 
fisik, dan kerinduan, sekaligus 
membangun dialog transendental 
dengan leluhur mereka. Sifatnya yang 
sangat personal dan privat inilah yang 
membuat Ermuro lebih rentan tergerus 
dibandingkan tradisi komunal yang 
dirawat oleh lembaga adat. 

Meskipun kajian mengenai 
musik tradisi Karo telah banyak 
dilakukan, mayoritas penelitian 
sebelumnya cenderung berfokus pada 
musik dalam konteks ritual adat formal 
atau pertunjukan seni. Penelitian 
Sinuhaji (2016) misalnya, membahas 
nyanyian Ngeria yang berfungsi 
membangun solidaritas kerja kolektif, 
sementara Sembiring (2017) membedah 
fungsi nyanyian dalam upacara 
perkawinan. Belum banyak literatur 
yang secara spesifik menelaah 
bagaimana nyanyian agraris yang 

bersifat individual seperti Ermuro 
bertahan dan bermetamorfosis 
menghadapi modernisasi. Kesenjangan 
ini menjadi krusial untuk diteliti 
mengingat Ermuroadalah salah satu 
benteng terakhir ekspresi personal 
petani Karo yang kini terancam punah. 

Observasi lapangan di Desa 
Sukadame dan Desa Sukamaju 
menunjukkan bahwa praktik Ermuro 
saat ini tidak lagi bersifat tunggal 
(monolitik), melainkan telah 
terfragmentasi ke dalam variasi yang 
beragam. Di satu sisi, masih ditemukan 
praktik vokal yang sarat muatan spiritual 
dan emosional pada generasi tua. Namun 
di sisi lain, ditemukan pula pergeseran 
orientasi pada petani laki-laki yang lebih 
pragmatis , reduksi elemen musikal yang 
hanya menyisakan teriakan , hingga 
substitusi total peran manusia oleh 
teknologi pengeras suara (speaker) pada 
generasi muda. Keragaman praktik ini 
mengindikasikan bahwa tradisi tersebut 
sedang mengalami proses negosiasi 
ulang antara nilai warisan masa lalu 
dengan tuntutan efisiensi masa kini. 

Berdasarkan dinamika tersebut, 
artikel ini bertujuan untuk memetakan 
tipologi variasi pelaksanaan tradisi 
Ermuro serta menganalisis pergeseran 
fungsi yang melatarbelakanginya. 
Penelitian ini tidak hanya berhenti pada 
deskripsi tekstual, melainkan mencoba 
mengurai bagaimana faktor gender, usia, 
dan teknologi membentuk ulang sebuah 
tradisi lisan. Melalui analisis terhadap 
empat variasi praktik yang ditemukan, 
artikel ini berargumen bahwa Ermuro 
tidak sekadar "hilang", melainkan 
mengalami gradasi fungsi dari sebuah 
ritual kontemplatif menjadi aktivitas 
teknis-mekanis. 

 

METODE PENELITIAN 
Penelitian ini menerapkan 

desain kualitatif dengan pendekatan 
etnomusikologis yang bersifat 
komparatif. Pendekatan ini dipilih untuk 
tidak hanya mendeskripsikan struktur 



Yosua Saputra Ginting 
Variasi Penyajian Praktik Ermuro : Dari Ekspresi Spiritual Hingga Substitusi Teknologi………..…(Hal 649-654) 

 

651 
 

musikal, tetapi juga membedah konteks 
sosial dan perubahan fungsi yang 
melingkupi praktik Ermuro. 
Pengumpulan data lapangan dilakukan 
di dua lokasi dengan karakteristik 
ekologis dan demografis yang berbeda di 
Kabupaten Deli Serdang. Lokasi utama 
adalah Desa Sukadame (Kecamatan 
Kutalimbaru) yang merepresentasikan 
wilayah agraris tradisional dengan 
populasi homogen Karo, sedangkan 
lokasi pembanding adalah Desa Suka 
Maju (Kecamatan Sunggal) yang 
merepresentasikan wilayah pertanian 
yang telah mengalami modernisasi dan 
urbanisasi yang lebih intensif. 

Data dikumpulkan melalui 
observasi partisipatif dan wawancara 
mendalam yang dilakukan pada rentang 
waktu penelitian pada September hingga 
November 2025. Pemilihan informan 
dilakukan secara purposive sampling 
untuk mewakili spektrum variasi praktik 
yang ada. Informan kunci terdiri dari 
empat individu yang merepresentasikan 
tipologi berbeda: (1) Ibu Bujur br 
Sembiring (68 tahun) sebagai 
representasi pelestari tradisi spiritual; 
(2) Karim Ginting (54 tahun) sebagai 
representasi praktik pragmatis laki-laki; 
(3) Bantu Tarigan (61 tahun) yang 
mewakili praktik tereduksi; dan (4) Teta 
Ketaren (31 tahun) sebagai representasi 
adaptasi teknologi pada generasi muda. 

Analisis data dilakukan dengan 
teknik analisis tipologis. Data audio dan 
hasil wawancara diklasifikasikan 
berdasarkan elemen performatif 
(ada/tidaknya melodi, lirik, dan alat 
bantu) serta orientasi fungsi (spiritual, 
emosional, atau teknis). Temuan 
lapangan kemudian disandingkan untuk 
membangun kategorisasi variasi 
pelaksanaan tradisi Ermuro yang 
berkembang saat ini. 

 
 
 
 

HASIL DAN PEMBAHASAN 
Tipologi Spiritual-Katarsis: 

Hegemoni Perasaan dan Dialog 
Transendental 

Variasi pertama dan yang paling 
mendekati bentuk tradisi lisan ideal 
ditemukan pada praktik yang dijalankan 
oleh informan perempuan lansia di Desa 
Sukadame. Dalam tipologi ini, Ermuro 
tidak sekadar dimaknai sebagai aktivitas 
teknis pengusiran hama, melainkan 
beralih fungsi menjadi sebuah 
mekanisme kopingpsikologis dan ritual 
privat. Berdasarkan data lapangan, 
praktik ini ditandai oleh dominasi fungsi 
ekspresif di atas fungsi pragmatis, di 
mana nyanyian hadir sebagai respons 
langsung terhadap isolasi sosial dan 
kelelahan fisik yang dialami petani di 
tengah sawah. 

Pada tipologi ini, elemen 
musikalitas sangat menonjol. Vokalisasi 
dilakukan dengan struktur free rhythm 
(ritme bebas) yang sepenuhnya 
mengikuti alur napas dan emosi 
pelantunnya, diperkaya dengan ornamen 
khas Karo (rengget) yang memberikan 
nuansa melankolis. Struktur performa 
vokal memiliki pola yang unik: diawali 
dengan teriakan fungsional (erlebuh) 
untuk mengusir burung, masuk ke dalam 
nyanyian kontemplatif yang panjang, dan 
ditutup kembali dengan teriakan. Pola ini 
menunjukkan adanya "ruang jeda" di 
mana petani keluar sejenak dari rutinitas 
kerjanya untuk masuk ke dalam ruang 
batinnya sendiri. 

Secara tekstual, lirik yang 
diproduksi dalam tipologi ini bersifat 
spontan (on-the-spot creation) dan 
sangat personal. Narasi yang dibangun 
tidak membahas aktivitas pertanian, 
melainkan berfokus pada dialog 
transendental, (Transkripsi lengkap lirik 
dan notasi musik dari variasi ini serta 
variasi lainnya didokumentasikan secara 
utuh dalam skripsi penulis, lihat Ginting, 
2025). Petani memosisikan dirinya 
sebagai subjek yang rapuh, yang 



NUSANTARA : Jurnal Ilmu Pengetahuan Sosial, 13 (2) (2026): 649-654 
 

 

652 
 

mengadu kepada Tuhan dan arwah 
leluhur (ni bulangna) mengenai 
kecemasan hidupnya. Hal ini terlihat dari 
kutipan lirik spontan: "Emaka kam pe ni 
bulangna, ersura-sura kempu ta e" (Maka 
kamulah wahai kakek/leluhur, 
doakanlah cucu-cucu kita ini). 

Temuan signifikan dalam variasi 
ini adalah transformasi sawah menjadi 
ruang katarsis. Dalam kesendiriannya, 
informan menggunakan nyanyian untuk 
"menelanjangi" peran sosialnya. 
Identitas diri ditegaskan melalui frasa 
"Netes iluh nde biring e... rukur sisada 
tengah sabah enda" (Menetes air mata 
aku si Beru Sembiring... berpikir 
sendirian di tengah sawah ini). 
Penggunaan identitas marga (Nde Biring) 
dan pengakuan akan tangisan (netes iluh) 
mengindikasikan bahwa fungsi utama 
Ermuro di sini adalah terapi mandiri 
untuk menjaga kewarasan mental di 
tengah tekanan sunyi dan beratnya 
beban kerja agraris. Praktik ini 
merepresentasikan wajah Ermuro yang 
paling otentik, di mana manusia, alam, 
dan dunia spiritual terikat dalam satu 
jalinan suara. 

  
Tipologi Pragmatis-Domestik: 

Maskulinitas dan Orientasi Kerja 
Berbeda secara signifikan 

dengan tipologi sebelumnya, variasi 
kedua ditemukan pada praktik yang 
dijalankan oleh petani laki-laki dewasa. 
Meskipun secara struktur performatif 
masih mempertahankan pola bingkai 
teriakan fungsional (erlebuh) dan 
penggunaan melodi tradisional, muatan 
isi dan fungsi nyanyian mengalami 
pergeseran drastis dari ranah spiritual 
menuju ranah pragmatis. Data lapangan 
dari informan laki-laki menunjukkan 
bahwa nyanyian Ermuro tidak digunakan 
sebagai media ratapan atau pelepasan 
emosi melankolis, melainkan sebagai 
instrumen afirmasi peran sosial dan 
motivasi kerja. 

Karakteristik utama tipologi ini 
adalah orientasi yang kuat pada 

produktivitas. Jika lirik pada tipologi 
spiritual berisi doa transendental, lirik 
pada tipologi ini berisi perintah langsung 
dan harapan konkret terhadap hasil 
pertanian. Hal ini terlihat dari repetisi 
frasa "Mbuah ko page... mbuah ko page" 
(Berbuahlah kau padi... berbuahlah kau 
padi). Objek komunikasi bukan lagi 
leluhur di alam baka, melainkan tanaman 
padi itu sendiri sebagai objek kerja yang 
dituntut untuk memberikan hasil 
ekonomi. Padi tidak dipersonifikasi 
sebagai "anak" yang perlu didoakan 
jiwanya, melainkan aset produksi yang 
diharapkan kesejahteraannya, 
bersanding dengan aset lain seperti 
ternak, sebagaimana terekam dalam lirik 
"Merih manuk ni 
asuh"(Berkembangbiaklah ayam yang 
diternak). 

Selain pragmatisme ekonomi, 
tipologi ini juga berfungsi sebagai media 
komunikasi domestik berdimensi 
horizontal. Nyanyian digunakan untuk 
menegaskan keberadaan dan kinerja 
sang suami kepada istrinya. Melalui lirik 
"Nande karo... Mama itingdu gundari I 
Tengah sabah" (Ibunya Karo... Bapak 
Ginting-mu sekarang ada di tengah 
sawah), informan sedang memvalidasi 
perannya sebagai kepala keluarga dan 
pencari nafkah yang sedang bekerja 
keras. Sawah bukan dipandang sebagai 
ruang sepi yang menyedihkan, 
melainkan "kantor" atau medan tugas. 

Meskipun elemen spiritualitas 
Karo seperti konsep ngarak-ngarak 
pertendin(mengawal roh) masih muncul 
sekilas, namun sifatnya subordinat 
(pelengkap) dan segera ditutup kembali 
dengan instruksi teknis pengusiran 
burung "Mulih ko perik"(Pulanglah kau 
burung). Dengan demikian, variasi 
praktik pada petani laki-laki ini 
merepresentasikan adaptasi Ermuro 
yang lebih maskulin dan membumi, di 
mana estetika vokal dimanfaatkan untuk 
menjaga semangat kerja dan stabilitas 
ekonomi rumah tangga, bukan untuk 
kontemplasi batin 



Yosua Saputra Ginting 
Variasi Penyajian Praktik Ermuro : Dari Ekspresi Spiritual Hingga Substitusi Teknologi………..…(Hal 649-654) 

 

653 
 

  
Tipologi Reduksi Performatif: 

Residu Fungsional Tanpa Estetika 
Fenomena pergeseran tradisi 

semakin nyata terlihat pada tipologi 
ketiga yang ditemukan di lokasi 
pembanding, Desa Sukamaju, sebuah 
wilayah yang secara geografis lebih 
dekat dengan urbanisasi. Jika pada dua 
tipologi sebelumnya vokal manusia 
masih diolah menjadi struktur musikal 
(nyanyian) yang memiliki nilai rasa, pada 
tipologi ini terjadi reduksi total terhadap 
elemen estetis tersebut. Praktik yang 
dijalankan oleh informan Bantu Tarigan 
merepresentasikan tahap degradasi 
budaya, di mana tradisi Ermuro telah 
kehilangan "tubuh musikal"-nya dan 
hanya menyisakan "kerangka 
fungsional"-nya. 

Dalam variasi ini, aktivitas vokal 
tidak lagi melibatkan pembentukan 
melodi, ritme, ataupun improvisasi lirik 
puitis. Suara yang diproduksi semata-
mata berupa teriakan isyarat (signal 
calls) seperti "heeeehhhh heahhhhhh" 
yang dikombinasikan dengan aktivitas 
fisik tepuk tangan. Absennya nyanyian 
menandakan hilangnya fungsi katarsis 
dan spiritual; petani tidak lagi 
menggunakan suaranya untuk berdialog 
dengan diri sendiri atau leluhur, 
melainkan murni sebagai alat kejut 
(shock instrument) untuk menghalau 
hama secara fisik. 

Analisis terhadap latar belakang 
informan yang baru memulai aktivitas 
Ermuro di usia lanjut mengindikasikan 
adanya diskontinuitas atau terputusnya 
transmisi pengetahuan kultural. 
Ketidakmampuan atau ketidakmauan 
untuk bernyanyi menunjukkan bahwa 
Ermuro tidak lagi dipandang sebagai skill 
budaya yang perlu dipelajari, melainkan 
sekadar tugas teknis. Akibatnya, sawah 
tidak lagi berfungsi sebagai ruang 
budaya (cultural space), melainkan 
sepenuhnya tereduksi menjadi ruang 
produksi agraris yang sunyi dari nilai 

seni. Tipologi ini menandai titik kritis di 
mana tradisi lisan mulai kehilangan 
relevansinya sebagai ekspresi jiwa dan 
tersisa hanya sebagai residu aktivitas 
fisik belaka. 

 
Tipologi Substitusi Teknologi: 

Alienasi dan Konsumsi Budaya Pasif 
Variasi keempat 

merepresentasikan puncak dari 
transformasi tradisi Ermuroyang 
didorong oleh modernisasi dan efisiensi 
teknologi. Fenomena ini ditemukan pada 
generasi petani yang lebih muda 
(milenial), sebagaimana dipraktikkan 
oleh informan Teta Ketaren (31 tahun) di 
Desa Sukamaju. Dalam tipologi ini, agensi 
vokal manusia telah sepenuhnya 
diamputasi dan disubstitusi oleh 
perangkat mekanis, yakni pengeras 
suara (speaker) yang diletakkan di 
tengah sawah. 

Pada praktik ini, fungsi 
pragmatis pengusiran hama dijalankan 
secara otomatis melalui volume suara 
yang dihasilkan mesin, yang dianggap 
lebih efektif dan tidak menguras tenaga 
fisik dibandingkan metode manual. 
Namun, implikasi budaya dari substitusi 
ini sangat mendalam. Terjadi pergeseran 
peran yang fundamental: petani tidak 
lagi bertindak sebagai "produsen 
budaya" aktif yang memproduksi 
nyanyian, lirik, dan melodi dari dalam 
dirinya sendiri, melainkan berubah 
posisi menjadi "konsumen budaya" yang 
pasif. 

Berdasarkan data lapangan, 
meskipun alat tersebut digunakan untuk 
mengusir burung, informan juga 
memanfaatkannya untuk mendengarkan 
musik populer sebagai teman bekerja. 
Hal ini menunjukkan bahwa fungsi 
hiburan (entertainment) untuk mengusir 
kesepian sebenarnya masih bertahan, 
namun mediumnya telah berubah total. 
Jika pada Tipologi Spiritual (Ibu Bujur) 
kesepian diatasi dengan dialog batin 
yang kontemplatif, pada tipologi 



NUSANTARA : Jurnal Ilmu Pengetahuan Sosial, 13 (2) (2026): 649-654 
 

 

654 
 

teknologi ini kesepian diredam dengan 
konsumsi produk industri musik massal. 

Fenomena ini menandai 
terjadinya alienasi (keterasingan) petani 
dari tradisi lisannya sendiri. Sawah 
bukan lagi ruang sakral tempat doa 
dipanjatkan atau emosi ditumpahkan 
melalui rengget yang syahdu, melainkan 
sekadar ruang produksi yang bising oleh 
suara artifisial. Hilangnya sentuhan 
humanis ini mengonfirmasi bahwa 
dalam logika efisiensi modern, aspek-
aspek intangible (takbenda) seperti 
ekspresi jiwa dan spiritualitas seringkali 
menjadi elemen pertama yang 
dikorbankan. 
 
SIMPULAN 

Penelitian ini menyimpulkan 
bahwa tradisi Ermuro pada masyarakat 
Karo saat ini tidak lagi hadir sebagai 
entitas budaya yang tunggal, melainkan 
telah terfragmentasi ke dalam spektrum 
variasi yang mencerminkan respons 
adaptif petani terhadap perubahan 
zaman. Berdasarkan analisis tipologis, 
praktik ini bergerak dalam lintasan 
gradasi fungsi yang jelas: dari kutub 
ekspresif-spiritual menuju kutub 
instrumental-mekanis. 

Pada variasi tradisional yang 
dijalankan oleh perempuan lansia, 
Ermuromasih mempertahankan "jiwa"-
nya sebagai mekanisme katarsis dan doa 
transendental. Namun, pergeseran 
orientasi mulai terlihat pada praktik laki-
laki yang lebih pragmatis-domestik, 
hingga mengalami degradasi estetika 
pada praktik yang tereduksi (tanpa 
nyanyian). Puncak transformasi ini 
terjadi pada generasi muda yang 
melakukan substitusi teknologi, di mana 
agensi manusia sepenuhnya digantikan 
oleh mesin demi efisiensi. 

Temuan ini mengindikasikan 
bahwa bertahannya sebuah tradisi 
secara fungsional (padi tetap dijaga) 
tidak menjamin bertahannya tradisi 
tersebut secara kultural (nyanyian tetap 
ada). Modernisasi pertanian cenderung 

mendorong Ermuromengalami proses 
sekularisasi dan mekanisasi, mengubah 
sawah yang dulunya adalah ruang 
kontemplasi menjadi sekadar ruang 
produksi. Implikasi dari penelitian ini 
menegaskan perlunya redefinisi dalam 
upaya pelestarian tradisi lisan agraris, 
yang tidak hanya berfokus pada 
dokumentasi bentuk aslinya, tetapi juga 
memahami dinamika adaptasi yang 
memengaruhi keberlangsungan 
hidupnya di tengah masyarakat 
 
 
DAFTAR PUSTAKA  

Barus, M., & Simangunsong, E. (2024). 
Penyajian Rengget dalam Lagu "Sora Mido" Karya 
Djaga Depari. Jurnal Mahasiswa Universitas HKBP 
Nommensen. 

 
Finnegan, R. (1970). Oral Poetry: Its 

Nature, Significance, and Social Context. 
Cambridge: Cambridge University Press. 

 
Malinowski, B. (1944). Magic, Science 

and Religion and Other Essays. Garden City, NY: 
Doubleday. 

 
Merriam, A. P. (1964). The 

Anthropology of Music. Evanston: Northwestern 
University Press. 

 
Sembiring, T. (2017). Fungsi Nyanyian 

Tradisional Karo dalam Upacara Adat 
Perkawinan. (Skripsi Sarjana). Institut Seni 
Indonesia, Yogyakarta. 

 
Sinuhaji, A. M. (2016). Analisis 

Nyanyian Ngeria pada Masyarakat Karo di Desa 
Sukandebi, Kecamatan Naman Teran, Kabupaten 
Karo. (Skripsi Sarjana). Universitas Sumatera 
Utara, Medan. 

 
Tarigan, S. (2018). Analisis Nyanyian 

Populer Tradisional Karo sebagai Media 
Komunikasi Budaya dalam Masyarakat di Kota 
Medan. (Skripsi Sarjana). Institut Seni Indonesia, 
Yogyakarta. 

 
Titon, J. T. (1984). Worlds of Music: An 

Introduction to the Music of the World's Peoples. 
New York: Schirmer Books. 

 


