e-ISSN: 2550-0813 | p-ISSN: 2541-657X | Vol 13 No 2 Tahun 2026 Hal.: 649-654

NUSANTARA @ NUSANTARA: Jurnal Ilmu Pengetahuan Sosial

Ju

available online http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/nusantara/index

VARIASI PENYAJIAN PRAKTIK ERMURO : DARI EKSPRESI SPIRITUAL
HINGGA SUBSTITUSI TEKNOLOGI PADA MASYARAKAT KARO

Yosua Saputra Ginting
Prodi atau Jurusan Etnomusikologi, Fakultas [Imu Budaya, Universitas Sumatra Utara
Abstrak

Modernisasi pertanian dan perubahan ekologi persawahan seringkali memicu pergeseran fungsi
pada tradisi lisan agraris. Penelitian ini menelaah dinamika adaptasi pada tradisi Ermuro
(menjaga padi) di masyarakat Karo, yang kini mengalami divergensi praktik akibat desakan
efisiensi dan teknologi. Tujuan penelitian ini adalah memetakan tipologi variasi pelaksanaan
Ermuro serta menganalisis transformasi nilai yang melatarbelakanginya. Menggunakan metode
kualitatif dengan pendekatan studi kasus komparatif di Desa Sukadame dan Desa Sukamaju,
penelitian mengidentifikasi empat tipologi praktik yang berbeda secara signifikan. Pertama,
Tipologi Spiritual-Katarsis, di mana nyanyian dipertahankan sebagai mekanisme doa dan terapi
psikologis oleh perempuan lansia. Kedua, Tipologi Pragmatis-Domestik, yang dijalankan oleh laki-
laki dengan orientasi pada afirmasi peran pencari nafkah dan produktivitas hasil. Ketiga, Tipologi
Reduksi Performatif, yang ditandai dengan hilangnya elemen estetika musikal dan hanya
menyisakan teriakan fungsional. Keempat, Tipologi Substitusi Teknologi, yakni penggantian
agensi vokal manusia dengan perangkat audio mekanis yang memicu alienasi budaya. Temuan ini
menyimpulkan bahwa tradisi Ermuro sedang mengalami gradasi fungsi yang drastis, bergerak
dari aktivitas kontemplatif yang intim menuju aktivitas teknis yang bersifat mekanis.

Kata Kunci: Adaptasi Budaya, Ermuro, Gradasi Fungsi, Tradisi Lisan Karo, Variasi Vokal.

PENDAHULUAN aktivitas bercocok tanam tidak pernah

Transformasi ekologi pertanian berdiri sebagai kegiatan ekonomi
dan modernisasi teknologi di Indonesia semata, melainkan terjalin erat dengan
telah membawa implikasi serius ekspresi  kebudayaan dan = sistem
terhadap keberlangsungan tradisi lisan kepercayaan. Namun, ketika rasionalitas
agraris. Dalam masyarakat tradisional, efisiensi dan teknologi masuk ke lahan

*Correspondence Address : yosuasaputra20012018@gmail.com
DOI:10.31604/jips.v13i2.2026. 649-654
© 2026UM-Tapsel Press

649


http://u.lipi.go.id/1482814311
http://u.lipi.go.id/1476348562

NUSANTARA : Jurnal llmu Pengetahuan Sosial, 13 (2) (2026): 649-654

pertanian, fungsi-fungsi kebudayaan
yang melekat pada siklus tanam
seringkali tereduksi. Fenomena ini

terlihat jelas pada tradisi Ermuro dalam
masyarakat Karo di Sumatera Utara,
sebuah praktik menjaga padi yang kini
berada dalam tekanan adaptasi yang
kuat. Jika dahulu sawah adalah panggung
bagi ekspresi vokal manusia, kini ruang
tersebut mulai didominasi  oleh
keheningan atau kebisingan artifisial
dari perangkat teknologi.

Secara spesifik, Ermuro
menempati posisi yang unik dalam
khazanah etnomusikologi Karo. Berbeda
dengan mayoritas tradisi musik Karo
lainnya—seperti Gendang Guro-guro
Aron atau nyanyian ritual perkawinan
yang bersifat komunal dan melibatkan
partisipasi  kolektif—Ermuro bersifat
soliter. Tradisi ini dilakukan seorang diri
oleh petani di tengah hamparan sawah
yang luas untuk menghalau hama
burung. Dalam kesendirian tersebut,
vokal tidak hanya berfungsi pragmatis
untuk mengusir hama, tetapi juga
berkembang menjadi mekanisme koping
psikologis. Melalui nyanyian spontan,
petani mengelola rasa sepi, keletihan
fisik, dan kerinduan, sekaligus
membangun  dialog  transendental
dengan leluhur mereka. Sifatnya yang
sangat personal dan privat inilah yang
membuat Ermuro lebih rentan tergerus
dibandingkan tradisi komunal yang
dirawat oleh lembaga adat.

Meskipun kajian mengenai
musik tradisi Karo telah banyak
dilakukan, mayoritas penelitian
sebelumnya cenderung berfokus pada
musik dalam konteks ritual adat formal

atau pertunjukan seni. Penelitian
Sinuhaji (2016) misalnya, membahas
nyanyian Ngeria yang  berfungsi

membangun solidaritas kerja kolektif,
sementara Sembiring (2017) membedah
fungsi nyanyian dalam  upacara
perkawinan. Belum banyak literatur
yang  secara  spesifik = menelaah
bagaimana nyanyian agraris yang

650

bersifat individual seperti Ermuro
bertahan dan bermetamorfosis
menghadapi modernisasi. Kesenjangan
ini menjadi krusial wuntuk diteliti
mengingat Ermuroadalah salah satu
benteng terakhir ekspresi personal
petani Karo yang kini terancam punah.
Observasi lapangan di Desa
Sukadame dan  Desa  Sukamaju
menunjukkan bahwa praktik Ermuro
saat ini tidak lagi bersifat tunggal
(monolitik), melainkan telah
terfragmentasi ke dalam variasi yang
beragam. Di satu sisi, masih ditemukan
praktik vokal yang sarat muatan spiritual
dan emosional pada generasi tua. Namun
di sisi lain, ditemukan pula pergeseran
orientasi pada petani laki-laki yang lebih
pragmatis , reduksi elemen musikal yang
hanya menyisakan teriakan , hingga
substitusi total peran manusia oleh
teknologi pengeras suara (speaker) pada
generasi muda. Keragaman praktik ini
mengindikasikan bahwa tradisi tersebut
sedang mengalami proses negosiasi
ulang antara nilai warisan masa lalu
dengan tuntutan efisiensi masa kini.
Berdasarkan dinamika tersebut,
artikel ini bertujuan untuk memetakan

tipologi variasi pelaksanaan tradisi
Ermuro serta menganalisis pergeseran
fungsi yang  melatarbelakanginya.

Penelitian ini tidak hanya berhenti pada
deskripsi tekstual, melainkan mencoba
mengurai bagaimana faktor gender, usia,
dan teknologi membentuk ulang sebuah
tradisi lisan. Melalui analisis terhadap
empat variasi praktik yang ditemukan,
artikel ini berargumen bahwa Ermuro
tidak sekadar "hilang", melainkan
mengalami gradasi fungsi dari sebuah
ritual kontemplatif menjadi aktivitas
teknis-mekanis.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini  menerapkan
desain kualitatif dengan pendekatan
etnomusikologis yang bersifat
komparatif. Pendekatan ini dipilih untuk
tidak hanya mendeskripsikan struktur



Yosua Saputra Ginting

Variasi Penyajian Praktik Ermuro : Dari Ekspresi Spiritual Hingga Substitusi Teknologi.............. (Hal 649-654)

musikal, tetapi juga membedah konteks
sosial dan perubahan fungsi yang
melingkupi praktik Ermuro.
Pengumpulan data lapangan dilakukan
di dua lokasi dengan karakteristik
ekologis dan demografis yang berbeda di
Kabupaten Deli Serdang. Lokasi utama
adalah Desa Sukadame (Kecamatan
Kutalimbaru) yang merepresentasikan
wilayah agraris tradisional dengan
populasi homogen Karo, sedangkan
lokasi pembanding adalah Desa Suka
Maju (Kecamatan Sunggal) yang
merepresentasikan wilayah pertanian
yang telah mengalami modernisasi dan
urbanisasi yang lebih intensif.

Data  dikumpulkan  melalui
observasi partisipatif dan wawancara
mendalam yang dilakukan pada rentang
waktu penelitian pada September hingga
November 2025. Pemilihan informan
dilakukan secara purposive sampling
untuk mewakili spektrum variasi praktik
yang ada. Informan kunci terdiri dari
empat individu yang merepresentasikan
tipologi berbeda: (1) Ibu Bujur br
Sembiring (68  tahun) sebagai
representasi pelestari tradisi spiritual;
(2) Karim Ginting (54 tahun) sebagai
representasi praktik pragmatis laki-laki;
(3) Bantu Tarigan (61 tahun) yang
mewakili praktik tereduksi; dan (4) Teta
Ketaren (31 tahun) sebagai representasi
adaptasi teknologi pada generasi muda.

Analisis data dilakukan dengan
teknik analisis tipologis. Data audio dan
hasil wawancara diklasifikasikan
berdasarkan elemen performatif
(ada/tidaknya melodi, lirik, dan alat
bantu) serta orientasi fungsi (spiritual,
emosional, atau teknis). Temuan
lapangan kemudian disandingkan untuk
membangun kategorisasi variasi
pelaksanaan tradisi Ermuro yang
berkembang saat ini.

651

HASIL DAN PEMBAHASAN

Tipologi  Spiritual-Katarsis:
Hegemoni Perasaan dan Dialog
Transendental

Variasi pertama dan yang paling
mendekati bentuk tradisi lisan ideal
ditemukan pada praktik yang dijalankan
oleh informan perempuan lansia di Desa
Sukadame. Dalam tipologi ini, Ermuro
tidak sekadar dimaknai sebagai aktivitas
teknis pengusiran hama, melainkan
beralih  fungsi  menjadi  sebuah
mekanisme kopingpsikologis dan ritual
privat. Berdasarkan data lapangan,
praktik ini ditandai oleh dominasi fungsi
ekspresif di atas fungsi pragmatis, di
mana nyanyian hadir sebagai respons
langsung terhadap isolasi sosial dan
kelelahan fisik yang dialami petani di
tengah sawah.

Pada tipologi ini, elemen
musikalitas sangat menonjol. Vokalisasi
dilakukan dengan struktur free rhythm
(ritme bebas) yang sepenuhnya
mengikuti alur napas dan emosi
pelantunnya, diperkaya dengan ornamen
khas Karo (rengget) yang memberikan
nuansa melankolis. Struktur performa
vokal memiliki pola yang unik: diawali
dengan teriakan fungsional (erlebuh)
untuk mengusir burung, masuk ke dalam
nyanyian kontemplatif yang panjang, dan
ditutup kembali dengan teriakan. Pola ini
menunjukkan adanya "ruang jeda" di
mana petani keluar sejenak dari rutinitas
kerjanya untuk masuk ke dalam ruang
batinnya sendiri.

Secara tekstual, lirik yang
diproduksi dalam tipologi ini bersifat
spontan (on-the-spot creation) dan
sangat personal. Narasi yang dibangun
tidak membahas aktivitas pertanian,
melainkan  berfokus pada dialog
transendental, (Transkripsi lengkap lirik
dan notasi musik dari variasi ini serta
variasi lainnya didokumentasikan secara
utuh dalam skripsi penulis, lihat Ginting,
2025). Petani memosisikan dirinya
sebagai subjek yang rapuh, yang



NUSANTARA : Jurnal llmu Pengetahuan Sosial, 13 (2) (2026): 649-654

mengadu kepada Tuhan dan arwah
leluhur (ni  bulangna) mengenai
kecemasan hidupnya. Hal ini terlihat dari
kutipan lirik spontan: "Emaka kam pe ni
bulangna, ersura-sura kempu ta e" (Maka
kamulah wahai kakek/leluhur,
doakanlah cucu-cucu kita ini).

Temuan signifikan dalam variasi
ini adalah transformasi sawah menjadi
ruang katarsis. Dalam kesendiriannya,
informan menggunakan nyanyian untuk
"menelanjangi” peran sosialnya.
Identitas diri ditegaskan melalui frasa
"Netes iluh nde biring e.. rukur sisada
tengah sabah enda" (Menetes air mata
aku si Beru Sembiring.. berpikir
sendirian di tengah sawah ini).
Penggunaan identitas marga (Nde Biring)
dan pengakuan akan tangisan (netes iluh)
mengindikasikan bahwa fungsi utama
Ermuro di sini adalah terapi mandiri
untuk menjaga kewarasan mental di
tengah tekanan sunyi dan beratnya
beban kerja agraris. Praktik ini
merepresentasikan wajah Ermuro yang
paling otentik, di mana manusia, alam,
dan dunia spiritual terikat dalam satu
jalinan suara.

Tipologi Pragmatis-Domestik:
Maskulinitas dan Orientasi Kerja

Berbeda  secara  signifikan
dengan tipologi sebelumnya, variasi
kedua ditemukan pada praktik yang
dijalankan oleh petani laki-laki dewasa.
Meskipun secara struktur performatif
masih mempertahankan pola bingkai
teriakan fungsional (erlebuh) dan
penggunaan melodi tradisional, muatan
isi dan fungsi nyanyian mengalami
pergeseran drastis dari ranah spiritual
menuju ranah pragmatis. Data lapangan
dari informan laki-laki menunjukkan
bahwa nyanyian Ermuro tidak digunakan
sebagai media ratapan atau pelepasan
emosi melankolis, melainkan sebagai
instrumen afirmasi peran sosial dan
motivasi kerja.

Karakteristik utama tipologi ini

adalah orientasi yang kuat pada

652

produktivitas. Jika lirik pada tipologi
spiritual berisi doa transendental, lirik
pada tipologi ini berisi perintah langsung
dan harapan konkret terhadap hasil
pertanian. Hal ini terlihat dari repetisi
frasa "Mbuah ko page... mbuah ko page”
(Berbuahlah kau padi... berbuahlah kau
padi). Objek komunikasi bukan lagi
leluhur di alam baka, melainkan tanaman
padi itu sendiri sebagai objek kerja yang
dituntut untuk memberikan hasil
ekonomi. Padi tidak dipersonifikasi
sebagai "anak" yang perlu didoakan
jiwanya, melainkan aset produksi yang
diharapkan kesejahteraannya,
bersanding dengan aset lain seperti
ternak, sebagaimana terekam dalam lirik
"Merih manuk ni
asuh”(Berkembangbiaklah ayam yang
diternak).

Selain pragmatisme ekonomi,
tipologi ini juga berfungsi sebagai media
komunikasi domestik  berdimensi
horizontal. Nyanyian digunakan untuk
menegaskan keberadaan dan kinerja
sang suami kepada istrinya. Melalui lirik
"Nande karo.. Mama itingdu gundari |
Tengah sabah" (Ibunya Karo.. Bapak
Ginting-mu sekarang ada di tengah
sawah), informan sedang memvalidasi
perannya sebagai kepala keluarga dan
pencari nafkah yang sedang bekerja
keras. Sawah bukan dipandang sebagai
ruang sepi yang menyedihkan,
melainkan "kantor" atau medan tugas.

Meskipun elemen spiritualitas
Karo seperti konsep ngarak-ngarak
pertendin(mengawal roh) masih muncul
sekilas, namun sifatnya subordinat
(pelengkap) dan segera ditutup kembali
dengan instruksi teknis pengusiran
burung "Mulih ko perik"(Pulanglah kau

burung). Dengan demikian, variasi
praktik pada petani laki-laki ini
merepresentasikan adaptasi Ermuro

yang lebih maskulin dan membumi, di
mana estetika vokal dimanfaatkan untuk
menjaga semangat kerja dan stabilitas
ekonomi rumah tangga, bukan untuk
kontemplasi batin



Yosua Saputra Ginting

Variasi Penyajian Praktik Ermuro : Dari Ekspresi Spiritual Hingga Substitusi Teknologi.............. (Hal 649-654)

Tipologi Reduksi Performatif:
Residu Fungsional Tanpa Estetika

Fenomena pergeseran tradisi
semakin nyata terlihat pada tipologi
ketiga yang ditemukan di lokasi
pembanding, Desa Sukamaju, sebuah
wilayah yang secara geografis lebih
dekat dengan urbanisasi. Jika pada dua
tipologi sebelumnya vokal manusia
masih diolah menjadi struktur musikal
(nyanyian) yang memiliki nilai rasa, pada
tipologi ini terjadi reduksi total terhadap
elemen estetis tersebut. Praktik yang
dijalankan oleh informan Bantu Tarigan
merepresentasikan tahap degradasi
budaya, di mana tradisi Ermuro telah
kehilangan "tubuh musikal"-nya dan
hanya menyisakan "kerangka
fungsional”-nya.

Dalam variasi ini, aktivitas vokal
tidak lagi melibatkan pembentukan
melodi, ritme, ataupun improvisasi lirik
puitis. Suara yang diproduksi semata-
mata berupa teriakan isyarat (signal
calls) seperti "heeeehhhh heahhhhhh”
yang dikombinasikan dengan aktivitas
fisik tepuk tangan. Absennya nyanyian
menandakan hilangnya fungsi katarsis
dan spiritual; petani tidak lagi
menggunakan suaranya untuk berdialog
dengan diri sendiri atau leluhur,
melainkan murni sebagai alat kejut
(shock instrument) untuk menghalau
hama secara fisik.

Analisis terhadap latar belakang
informan yang baru memulai aktivitas
Ermuro di usia lanjut mengindikasikan
adanya diskontinuitas atau terputusnya
transmisi pengetahuan kultural.
Ketidakmampuan atau ketidakmauan
untuk bernyanyi menunjukkan bahwa
Ermuro tidak lagi dipandang sebagai skill
budaya yang perlu dipelajari, melainkan
sekadar tugas teknis. Akibatnya, sawah
tidak lagi berfungsi sebagai ruang
budaya (cultural space), melainkan
sepenuhnya tereduksi menjadi ruang
produksi agraris yang sunyi dari nilai

653

seni. Tipologi ini menandai titik kritis di
mana tradisi lisan mulai kehilangan
relevansinya sebagai ekspresi jiwa dan
tersisa hanya sebagai residu aktivitas
fisik belaka.

Tipologi Substitusi Teknologi:
Alienasi dan Konsumsi Budaya Pasif

Variasi keempat
merepresentasikan puncak dari
transformasi tradisi Ermuroyang

didorong oleh modernisasi dan efisiensi
teknologi. Fenomena ini ditemukan pada
generasi petani yang lebih muda
(milenial), sebagaimana dipraktikkan
oleh informan Teta Ketaren (31 tahun) di
Desa Sukamaju. Dalam tipologi ini, agensi
vokal manusia telah sepenuhnya
diamputasi dan disubstitusi oleh
perangkat mekanis, yakni pengeras
suara (speaker) yang diletakkan di
tengah sawah.

Pada  praktik ini, fungsi
pragmatis pengusiran hama dijalankan
secara otomatis melalui volume suara
yang dihasilkan mesin, yang dianggap
lebih efektif dan tidak menguras tenaga
fisik dibandingkan metode manual.
Namun, implikasi budaya dari substitusi
ini sangat mendalam. Terjadi pergeseran
peran yang fundamental: petani tidak
lagi bertindak sebagai "produsen
budaya" aktif yang memproduksi
nyanyian, lirik, dan melodi dari dalam
dirinya sendiri, melainkan berubah
posisi menjadi "konsumen budaya" yang
pasif.

Berdasarkan data lapangan,
meskipun alat tersebut digunakan untuk
mengusir  burung, informan juga
memanfaatkannya untuk mendengarkan
musik populer sebagai teman bekerja.
Hal ini menunjukkan bahwa fungsi
hiburan (entertainment) untuk mengusir
kesepian sebenarnya masih bertahan,
namun mediumnya telah berubah total.
Jika pada Tipologi Spiritual (Ibu Bujur)
kesepian diatasi dengan dialog batin
yang kontemplatif, pada tipologi



NUSANTARA : Jurnal llmu Pengetahuan Sosial, 13 (2) (2026): 649-654

teknologi ini kesepian diredam dengan
konsumsi produk industri musik massal.

Fenomena ini menandai
terjadinya alienasi (keterasingan) petani
dari tradisi lisannya sendiri. Sawah
bukan lagi ruang sakral tempat doa
dipanjatkan atau emosi ditumpahkan
melalui rengget yang syahdu, melainkan
sekadar ruang produksi yang bising oleh
suara artifisial. Hilangnya sentuhan
humanis ini mengonfirmasi bahwa
dalam logika efisiensi modern, aspek-
aspek intangible (takbenda) seperti
ekspresi jiwa dan spiritualitas seringkali
menjadi elemen  pertama  yang
dikorbankan.

SIMPULAN

Penelitian ini menyimpulkan
bahwa tradisi Ermuro pada masyarakat
Karo saat ini tidak lagi hadir sebagai
entitas budaya yang tunggal, melainkan
telah terfragmentasi ke dalam spektrum
variasi yang mencerminkan respons
adaptif petani terhadap perubahan
zaman. Berdasarkan analisis tipologis,
praktik ini bergerak dalam lintasan
gradasi fungsi yang jelas: dari kutub
ekspresif-spiritual menuju kutub
instrumental-mekanis.

Pada variasi tradisional yang
dijalankan oleh perempuan lansia,
Ermuromasih mempertahankan "jiwa"-
nya sebagai mekanisme katarsis dan doa
transendental. = Namun, pergeseran
orientasi mulai terlihat pada praktik laki-
laki yang lebih pragmatis-domestik,
hingga mengalami degradasi estetika
pada praktik yang tereduksi (tanpa
nyanyian). Puncak transformasi ini
terjadi pada generasi muda yang
melakukan substitusi teknologi, di mana
agensi manusia sepenuhnya digantikan
oleh mesin demi efisiensi.

Temuan ini mengindikasikan
bahwa bertahannya sebuah tradisi
secara fungsional (padi tetap dijaga)
tidak menjamin bertahannya tradisi
tersebut secara kultural (nyanyian tetap
ada). Modernisasi pertanian cenderung

654

mendorong Ermuromengalami proses
sekularisasi dan mekanisasi, mengubah
sawah yang dulunya adalah ruang
kontemplasi menjadi sekadar ruang
produksi. Implikasi dari penelitian ini
menegaskan perlunya redefinisi dalam
upaya pelestarian tradisi lisan agraris,
yang tidak hanya berfokus pada
dokumentasi bentuk aslinya, tetapi juga
memahami dinamika adaptasi yang
memengaruhi keberlangsungan
hidupnya di tengah masyarakat

DAFTAR PUSTAKA

Barus, M., & Simangunsong, E. (2024).
Penyajian Rengget dalam Lagu "Sora Mido" Karya
Djaga Depari. Jurnal Mahasiswa Universitas HKBP
Nommensen.

Finnegan, R. (1970). Oral Poetry: Its
Nature, Significance, and Social Context.
Cambridge: Cambridge University Press.

Malinowski, B. (1944). Magic, Science
and Religion and Other Essays. Garden City, NY:
Doubleday.

Merriam, A. P. (1964). The
Anthropology of Music. Evanston: Northwestern
University Press.

Sembiring, T. (2017). Fungsi Nyanyian
Tradisional ~Karo dalam Upacara Adat
Perkawinan. (Skripsi Sarjana). Institut Seni
Indonesia, Yogyakarta.

Sinuhaji, A. M. (2016). Analisis
Nyanyian Ngeria pada Masyarakat Karo di Desa
Sukandebi, Kecamatan Naman Teran, Kabupaten
Karo. (Skripsi Sarjana). Universitas Sumatera
Utara, Medan.

Tarigan, S. (2018). Analisis Nyanyian
Populer Tradisional Karo sebagai Media
Komunikasi Budaya dalam Masyarakat di Kota
Medan. (Skripsi Sarjana). Institut Seni Indonesia,
Yogyakarta.

Titon, J. T. (1984). Worlds of Music: An
Introduction to the Music of the World's Peoples.
New York: Schirmer Books.



