
Nahdlatul Ulama dan Negara Kesatuan Republik Indonesia: Landasan 
Ideologis, Historis, dan Keagamaan 
 
 

Sugeng Riyadi, Khikmatun Amalia 

JURNAL ILMIAH MUQODDIMAH: 
Jurnal Ilmu Sosial, Politik Dan Humaniora 
E-ISSN : 2598-6236 

http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah 

 
 

 
 

95 
Volume 10, Nomor 1, Februari 2026 

 

 

 

 

 

 
 

Nahdlatul Ulama dan Negara Kesatuan Republik Indonesia: Landasan 
Ideologis, Historis, dan Keagamaan 

 

Sugeng Riyadi1), Khikmatun Amalia2) 
 

Universitasa Nahdlatul Ulama Purwokerto, Indonesia 
 

sugengriyadiunu1975@gmail.com1 
khikmatunamalia85@gmail.com2 

 
Abstrak 

 
Penelitian ini mengkaji dasar pemikiran Nahdlatul Ulama (NU) dalam menerima Pancasila dan UUD 1945 
sebagai dasar dan konstitusi negara di tengah menguatnya wacana negara Islam dan khilafah. Berbeda 
dari studi sebelumnya yang bersifat deskriptif atau parsial, penelitian ini menawarkan analisis integratif atas 
landasan teologis, historis, dan metodologis NU dengan menjadikan keputusan resmi NU sebagai kerangka 
normatif berkelanjutan. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif berbasis studi kepustakaan, 
dengan sumber data primer berupa Qānūn Asāsī, AD/ART NU, keputusan Muktamar dan Munas Alim 
Ulama, serta hasil bahtsul masā’il, dan sumber sekunder dari literatur relevan. Analisis dilakukan secara 
historis, hermeneutik, dan fenomenologis. Hasil penelitian menunjukkan bahwa NU memandang negara 
sebagai wasilah untuk mewujudkan kemaslahatan umat, menerima Pancasila sebagai ideologi yang 
sejalan dengan nilai Islam Ahlussunnah wal Jama’ah, serta menolak konsep khilafah dan Negara Islam 
Indonesia karena tidak sesuai dengan realitas negara-bangsa modern. Temuan ini menegaskan peran NU 
dalam merumuskan relasi Islam dan negara yang moderat, kontekstual, dan berakar pada tradisi keilmuan 
Islam. 
 
Kata kunci: Islam dan Negara, Nahdlatul Ulama, NKRI, Pancasila. 

 

Abstract 

 

This study examines the intellectual foundations of Nahdlatul Ulama (NU) in accepting Pancasila and the 
1945 Constitution as the ideological and constitutional basis of the state amid the strengthening discourse 
on an Islamic state and the caliphate. Unlike previous studies that tend to be descriptive or partial, this 
research offers an integrative analysis of NU’s theological, historical, and methodological foundations by 
positioning NU’s official decisions as a continuous normative framework. Employing a qualitative literature-
based approach, the study draws on primary sources such as Qānūn Asāsī, NU’s Articles of Association 
and Bylaws (AD/ART), resolutions of the Muktamar and Munas Alim Ulama, as well as outcomes of bahtsul 
masā’il, alongside secondary sources from relevant literature. Data are analyzed through historical, 
hermeneutic, and phenomenological approaches. The findings reveal that NU views the state as a wasilah 
(instrument) for realizing public welfare (maslahah), accepts Pancasila as an ideology compatible with the 
values of Ahlussunnah wal Jama’ah Islam, and rejects the concepts of the caliphate and the Islamic State 
of Indonesia as incompatible with the realities of the modern nation-state. These findings underscore NU’s 
contribution to formulating a moderate, contextual, and intellectually grounded model of the relationship 
between Islam and the state. 
 
Key words: Islam and State, Nahdlatul Ulama, the Unitary State of the Republic of Indonesia (NKRI), 

Pancasila 

 

http://issn.pdii.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1495416921&1&&2017
http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah
mailto:sugengriyadiunu1975@gmail.com
mailto:khikmatunamalia85@gmail.com2


Nahdlatul Ulama dan Negara Kesatuan Republik Indonesia: Landasan 
Ideologis, Historis, dan Keagamaan 
 
 

Sugeng Riyadi, Khikmatun Amalia 

JURNAL ILMIAH MUQODDIMAH: 
Jurnal Ilmu Sosial, Politik Dan Humaniora 
E-ISSN : 2598-6236 

http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah 

 
 

 
 

96 
Volume 10, Nomor 1, Februari 2026 

PENDAHULUAN 
Sekalipun Jemaah Islamiyah telah dibubarkan oleh para pengurusnya dan Hizbut Tahrir 

Indonesia (HTI) telah dibekukan oleh pemerintah, bukan berarti kampanye Khilafah Islamiyah 
berhenti sepenuhnya (Marfiando, 2020; Syah, 2021). Ideologi khilafah masih terus disuarakan dan 
disebarluaskan melalui berbagai saluran, baik secara terbuka maupun terselubung, sepanjang 
masih terdapat kelompok dan individu yang meyakini paham tersebut. Menurut Mujibuddin (2020) 
para penganut ideologi ini mengklaim bahwa penegakan Khilafah Islamiyah merupakan kewajiban 
agama yang bersifat mutlak, sehingga setiap bentuk penolakan terhadapnya dianggap sebagai 
sikap yang bertentangan dengan ajaran Islam. Dalam narasi tersebut, pihak-pihak yang tidak 
sejalan kerap dicap sebagai musuh Islam atau bagian dari sistem yang dianggap thāghūt. 

Klaim sepihak semacam ini terbukti memiliki daya tarik yang kuat, terutama bagi masyarakat 
awam yang memiliki keterbatasan pemahaman keagamaan dan wawasan kebangsaan. Kondisi 
tersebut membuat sebagian individu lebih mudah terpapar dan terprovokasi, bahkan tidak jarang 
mendorong mereka untuk membenarkan tindakan-tindakan ekstrem, termasuk kekerasan dan 
teror, dengan dalih jihad fī sabīlillāh. Doktrin keagamaan yang dibungkus dengan retorika 
ideologis semakin mudah diterima ketika dikaitkan dengan realitas sosial yang problematis, 
seperti ketimpangan sosial, praktik korupsi, ketidakadilan hukum, eksploitasi sumber daya alam 
yang berlebihan, serta berbagai bentuk kerusakan moral dan struktural lainnya (Kuswana, 2025). 
Situasi ini kemudian dijadikan justifikasi bahwa umat Islam berada dalam kondisi terpuruk akibat 
ketiadaan institusi khilafah sebagai pelindung dan pemersatu umat. 

Lebih jauh, Gumati (2023) dalam bukunya menyebutkan sebagian penganut Khilafah 
Islamiyah mengaitkan keyakinannya dengan narasi eskatologis, yaitu kepercayaan bahwa 
Khilafah Islamiyah akan kembali tegak pada akhir zaman melalui peran Imam Mahdi sebagai figur 
penyelamat. Narasi teologis ini tidak hanya diposisikan sebagai keyakinan keagamaan semata, 
tetapi juga dimanfaatkan sebagai instrumen ideologis untuk memperkuat legitimasi perjuangan 
politik-keagamaan serta membangun militansi dan loyalitas pengikutnya. Dalam praktiknya, 
keyakinan tersebut kerap disajikan secara ahistoris dan normatif, sehingga mengabaikan 
kompleksitas konteks historis, sosial, dan politik masyarakat modern yang hidup dalam kerangka 
sistem negara-bangsa, demokrasi, serta pluralitas nilai. Akibatnya, muncul ketegangan antara 
doktrin ideologis yang bersifat transnasional dengan realitas kebangsaan yang menuntut 
kompromi, toleransi, dan penghormatan terhadap konsensus sosial-politik yang telah disepakati 
bersama. 

Di tengah masifnya produksi dan diseminasi wacana Khilafah Islamiyah melalui berbagai 
medium, Nahdlatul Ulama (NU) tampil sebagai organisasi Islam arus utama yang secara konsisten 
mempertahankan Negara Kesatuan Republik Indonesia (NKRI) sebagai bentuk final negara 
(Mujib et al., 2021). Sikap ini diwujudkan melalui penolakan tegas NU terhadap agenda ideologis 
dan politik kelompok-kelompok seperti Hizbut Tahrir Indonesia (HTI), Negara Islam Indonesia 
(NII), Jamaah Islamiyah (JI), dan Jamaah Ansharut Tauhid (JAT) yang mengusung khilafah 
sebagai alternatif sistem kenegaraan (Farih, 2019). Sejumlah penelitian mutakhir menunjukkan 
bahwa penolakan NU terhadap khilafah didasarkan pada pertimbangan keagamaan dan 
kebangsaan yang menekankan prinsip kemaslahatan, pluralitas, dan keutuhan negara-bangsa 
(Azra, 2020; Muhtadi, 2021; Burhani, 2022; Zarkasyi, 2023). Namun, penelitian-penelitian tersebut 
umumnya bersifat deskriptif-tematik atau menitikberatkan pada aspek sosiologis dan politik, serta 
belum secara mendalam mengkaji landasan normatif NU berbasis dokumen resmi organisasi 
secara integratif. Oleh karena itu, celah penelitian ini terletak pada upaya menganalisis secara 
komprehensif dasar teologis, historis, dan metodologis sikap NU terhadap negara dengan 
menjadikan keputusan resmi NU seperti Qānūn Asāsī, AD/ART, Muktamar, Munas Alim Ulama, 
dan bahtsul masā’il sebagai kerangka normatif berkelanjutan, serta dibaca melalui pendekatan 
historis, hermeneutik, dan fenomenologis. Pendekatan ini diharapkan mampu memberikan 
kontribusi baru dalam memahami konstruksi pemikiran NU tentang relasi Islam dan negara secara 
lebih utuh dan kontekstual. 

Sikap NU tidak semata-mata dilandasi oleh pertimbangan politik praktis atau kepentingan 

http://issn.pdii.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1495416921&1&&2017
http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah


Nahdlatul Ulama dan Negara Kesatuan Republik Indonesia: Landasan 
Ideologis, Historis, dan Keagamaan 
 
 

Sugeng Riyadi, Khikmatun Amalia 

JURNAL ILMIAH MUQODDIMAH: 
Jurnal Ilmu Sosial, Politik Dan Humaniora 
E-ISSN : 2598-6236 

http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah 

 
 

 
 

97 
Volume 10, Nomor 1, Februari 2026 

kekuasaan, melainkan berakar kuat pada tradisi pemikiran keagamaan Ahlussunnah wal 
Jama’ah, kajian fiqh siyasah, serta komitmen kebangsaan yang telah terbangun sejak masa 
perjuangan kemerdekaan. Menurut Al Hashas, et al., (2025) dalam kerangka pemikiran NU, NKRI 
dipandang sebagai hasil ijtihad kolektif para ulama dan pendiri bangsa yang sejalan dengan 
prinsip-prinsip dasar Islam, seperti keadilan (al-‘adl), kemaslahatan umum (maslahah ‘ammah), 
persatuan (wahdat al-ummah), dan penghormatan terhadap kesepakatan bersama (mitsaq 
wathani). Oleh karena itu, NU memosisikan diri tidak hanya sebagai benteng ideologis terhadap 
gerakan transnasional yang berpotensi mengancam keutuhan bangsa, tetapi juga sebagai aktor 
keagamaan yang aktif merawat moderasi beragama dan kohesi sosial dalam kehidupan 
bernegara. 

Berdasarkan konteks tersebut, kajian ini bertujuan untuk membahas dan menganalisis 
pendirian Nahdlatul Ulama terhadap Negara Kesatuan Republik Indonesia. Fokus utama kajian 
ini adalah mengungkap dasar-dasar pemikiran NU dalam menerima Pancasila dan UUD 1945 
sebagai dasar dan konstitusi negara, sekaligus menjelaskan landasan teologis, historis, dan 
sosiologis yang melatarbelakangi sikap tersebut. Pengungkapan ini menjadi penting, terutama di 
tengah menguatnya kembali wacana negara Islam dan khilafah yang berpotensi mengganggu 
kohesi sosial dan keutuhan bangsa. 

Kajian ini bersifat deskriptif-analitis dengan menggunakan pendekatan kualitatif melalui 
penelitian kepustakaan (studi literatur). Data yang digunakan terdiri atas data primer dan data 
sekunder. Data primer meliputi keputusan-keputusan resmi NU, seperti Qānūn Asāsī, Anggaran 
Dasar dan Anggaran Rumah Tangga (AD/ART) NU, keputusan-keputusan Munas Alim Ulama dan 
Muktamar NU, serta kesimpulan-kesimpulan bahtsul masā’il yang berkaitan dengan persoalan 
kenegaraan. Adapun data sekunder berupa literatur klasik dan kontemporer yang menjadi rujukan 
ulama NU dalam merumuskan sikap dan keputusannya. 

Analisis data dilakukan secara kualitatif dengan menggunakan pendekatan historis untuk 
menelusuri latar belakang sosial, keagamaan, dan politik yang melingkupi lahirnya sikap NU, 
serta pendekatan hermeneutika dan fenomenologi untuk menafsirkan teks dan memahami 
makna substantif di balik pandangan serta keputusan-keputusan NU terkait negara dan 
pemerintahan. 

 

METODE  
Metode Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian 

kepustakaan (studi literatur) yang bersifat deskriptif-analitis. Penelitian kepustakaan sebagai 
metode kualitatif dipilih untuk mengkaji pemikiran dan gagasan yang bersumber dari teks dan 
dokumen tertulis (Creswell, 2014; Zed, 2014). Rancangan penelitian difokuskan pada 
penelusuran, pengkajian, dan analisis pemikiran serta sikap Nahdlatul Ulama (NU) terhadap 
negara melalui kajian literatur yang relevan, guna menjawab permasalahan penelitian terkait 
dasar pemikiran NU dalam menerima Negara Kesatuan Republik Indonesia (NKRI). Sumber data 
penelitian terdiri atas data primer dan data sekunder. Data primer meliputi dokumen-dokumen 
resmi Nahdlatul Ulama, seperti Qānūn Asāsī, Anggaran Dasar dan Anggaran Rumah Tangga 
(AD/ART) NU, keputusan Muktamar dan Musyawarah Nasional Alim Ulama, serta hasil bahtsul 
masā’il yang berkaitan dengan persoalan kenegaraan dan pemerintahan. Data sekunder berupa 
literatur klasik dan kontemporer yang menjadi rujukan pemikiran ulama NU, serta karya ilmiah, 
buku, dan artikel jurnal yang membahas relasi Islam dan negara. 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi dengan cara 
mengidentifikasi, menginventarisasi, dan mengkaji sumber-sumber tertulis yang relevan dengan 
fokus penelitian. Instrumen penelitian dikembangkan dalam bentuk pedoman kajian dokumen 
yang digunakan untuk menyeleksi, mengklasifikasikan, dan memverifikasi data berdasarkan 
relevansi substansi, otoritas sumber, serta konteks historis dokumen. 

Analisis data dilakukan secara kualitatif melalui tahapan reduksi data, penyajian data, dan 
penarikan kesimpulan. Pendekatan historis digunakan untuk menelusuri konteks sosial, politik, 
dan keagamaan yang melatarbelakangi lahirnya sikap dan keputusan NU terhadap negara. 

http://issn.pdii.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1495416921&1&&2017
http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah


Nahdlatul Ulama dan Negara Kesatuan Republik Indonesia: Landasan 
Ideologis, Historis, dan Keagamaan 
 
 

Sugeng Riyadi, Khikmatun Amalia 

JURNAL ILMIAH MUQODDIMAH: 
Jurnal Ilmu Sosial, Politik Dan Humaniora 
E-ISSN : 2598-6236 

http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah 

 
 

 
 

98 
Volume 10, Nomor 1, Februari 2026 

Selanjutnya, pendekatan hermeneutika digunakan secara operasional dalam menganalisis teks 
Qānūn Asāsī dan hasil bahtsul masā’il. Analisis hermeneutik dilakukan melalui beberapa langkah, 
sebagai berikut.  

          

: 
                         Gambar 1. Alur Pendekatan Hermeneutika 

1) pembacaan tekstual untuk mengidentifikasi istilah kunci, argumentasi normatif, dan 
rujukan dalil yang digunakan dalam dokumen; 

2) pembacaan kontekstual dengan menempatkan teks dalam latar sejarah, dinamika 
politik, serta tradisi keilmuan pesantren yang melingkupinya; 

3) dialog antara teks dan konteks untuk menafsirkan makna substantif dari sikap NU 
terhadap negara, termasuk relasi antara prinsip keagamaan dan realitas 
kebangsaan; serta 

4) penarikan pemahaman interpretatif yang bersifat komprehensif dan koheren dengan 
kerangka normatif keputusan resmi NU. 

Pendekatan fenomenologis digunakan untuk memahami makna pengalaman kolektif NU 
sebagai organisasi keagamaan dalam merespons persoalan kenegaraan, khususnya dalam 
memaknai negara sebagai wasilah untuk mewujudkan kemaslahatan umat. Melalui prosedur 
tersebut, penelitian ini diharapkan menghasilkan temuan yang dapat dipertanggungjawabkan 
secara metodologis serta memiliki validitas dan keandalan yang memadai. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN  
Kelahiran NU 

NU lahir karena dilatarbelakangi dua hal. Pertama, adanya kekhawatiran dari sebagian 
ulama ahlu al-Sunnah wal al-Jamā’ah yang berbasis pesantren terhadap gerakan kaum modernis 
yang meminggirkan mereka. Kedua, sebagai respon terhadap gerakan Pan Islamisme yang 
dipelopori Jamaludin Al Afgani dan gerakan Wahabi di Hijaz (Fuqaha, n.d., p. 992; Thaba, 1996, 
pp. 135–136; Atjeh, 1966, dalam Stoddard) setelah Ottoman runtuh Hijaz dikuasai oleh Raja 
Abdul Aziz Bin Saud dari Najd yang beraliran Wahabi setelah sebelumnya menaklukan Syarif 
Husein pada tahun 1925. Paham keagamannya sangat skripturalis. Jargonnya kembali kepada 
Al-Quran dan As-Sunnah. Ritual peribadatan yang menurut mereka dianggap tidak sesuai 
dengan Al-Quran dan As-Sunnah dibasmi.  

Ulama-ulama ahlu al-Sunnah wal al-Jamā’ah di Nusantara khawatir tentang nasib 
pluralitas madzhab serta artefak-artefak Islam di Hijaz karena sejak aliran ini berjaya di sana 
banyak situs Islam yang dihancurkan. Oleh karena itu ketika Raja Abdul Aziz pada tahun 1926 
berencana mengadakan Konferensi Islam di Mekkah ulama-ulama ahlu al-Sunnah wal al-
Jamā’ah di Nusantara membentuk Komite Hijaz. Tujuannya menyampaikan aspirasi adanya 
jaminan kebebasan madzhab dan keselamatan artefak-artefak Islam termasuk makam Nabi 

Pendekatan 
Hermeneuti

ka

Tekstual

Konteks
tual

Dialog 
teks dan 
konteks

Interatif

http://issn.pdii.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1495416921&1&&2017
http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah


Nahdlatul Ulama dan Negara Kesatuan Republik Indonesia: Landasan 
Ideologis, Historis, dan Keagamaan 
 
 

Sugeng Riyadi, Khikmatun Amalia 

JURNAL ILMIAH MUQODDIMAH: 
Jurnal Ilmu Sosial, Politik Dan Humaniora 
E-ISSN : 2598-6236 

http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah 

 
 

 
 

99 
Volume 10, Nomor 1, Februari 2026 

Muhammad Saw. Supaya Komite Hijaz bersifat resmi dibentuklah Nahdlatul Ulama sebagai 
organiasai yang mengutusnya.  

 
Paham Keagamaan NU 

Sumber ajaran NU berasal dari Al Quran, As Sunnah, Al Ijma’ dan Al Qiyas. Dalam 
memahami sumber-sumber tersebut NU mengikuti faham ahlu al-Sunnah wal al-Jamā’ah (ST, 
2021). Dalam bidang Aqidah/ teologi mengikuti manhaj dan pemikiran Imam Abu Al-Hasan Al-
Asy’ari dan Imam Abu Manshur Al-Maturidi (Bukhori, 2023). Dalam bidang fiqh mereka mengikuti 
salah satu dari al-Madzahi al-‘Arba’ah (Abu Hanifah, Maliki, Syafii, Hambali) secara qauli maupun 
manhaji dan dalam bidang tasawuf mengikuti faham Al-Junaid Al-Baghdadi atau Imam Ghazali 
atau imam-imam lain (Musaddad, 2025). Berikut untuk menjelaskan pembahasan di atas melalui 
table 1 di bawah ini. 

 
                     Tabel 1. Paham Keagamaan Nahdlatul ‘Ulama 

Sumber Ajaran 
NU 

Bidang 
Aqidah/Teologi 

Bidang Fiqih Bidang 
Tasawuf 

Al-Qur’an Imam Abu Al-
Hasan Al-Asy’ari 

Abu Hanifah Al-Junaidi Al-
Baghdadi 

As-sunnah Abu Manshur Al-
Maturidi 

Maliki Imam Al-
Ghazali 

Al-Ijma  Syafi’i  

Al-Qiyas  Hambali  

 
NU berkeyakinan bahwa Islam adalah agama fitrah, yang bersifat menyempurnakan 

segala kabaikan yang sudah ada di manusia. Faham keagamaannya bersifat menyempurnakan 
nilai-nilai yang baik yang sudah ada di masyarakat dan tidak bertujuan untuk menghapus nilai-
nilai baik tersebut. Dengan demikian faham keagamaan NU bersifat moderat (tawassuthiyah) 
yang senantiasa bersikap tawazun dan i’tidal.   

  
Pandangan NU Terhadap Negara 

Bagi Nahdlatul Ulama (NU), eksistensi negara merupakan keniscayaan, baik secara syar‘i 
maupun ‘aqli, karena banyak ajaran syariat yang tidak dapat dilaksanakan tanpa adanya otoritas 
negara (Zuhri, 2019). NU merujuk pandangan Imam al-Ghazali yang menegaskan bahwa agama 
dan kekuasaan adalah dua unsur yang saling menopang, serta Ibnu Taimiyyah dalam as-Siyāsah 
al-Syar‘iyyah yang menempatkan pengelolaan urusan publik sebagai kewajiban agama yang 
fundamental. Pandangan ini diperkuat oleh dalil-dalil Al-Qur’an dan hadis tentang amanah, 
ketaatan kepada ulil amri, kepemimpinan, dan tanggung jawab pemerintahan (QS. al-Nisā’: 58–
59; HR. Muslim; HR. Bukhari; HR. Abu Dawud). 

NU memandang Islam sebagai agama yang komprehensif (dīn syāmil kāmil), namun 
dalam urusan negara Islam hanya menetapkan prinsip-prinsip dasar (mabādi’ asāsiyyah), seperti 
musyawarah (syūrā), keadilan (‘adālah), persamaan (musāwah), dan kebebasan (ḥurriyyah), 
sementara bentuk negara dan sistem pemerintahan diserahkan kepada kesepakatan umat (QS. 
al-Syūrā: 38; HR. Muslim). Hal ini ditegaskan dalam Keputusan Bahtsul Masā’il Munas Alim 
Ulama NU (2012) yang menempatkan persoalan negara sebagai wilayah mu‘āmalah, bukan 
ibādah. 

Sejak awal berdirinya, NU memandang negara bukan sebagai tujuan (ghāyah), melainkan 
sebagai sarana (wasīlah) untuk mewujudkan kemaslahatan umat. Sikap ini tercermin dalam 
keterlibatan para muassis NU dalam perumusan nasionalisme religius sejak awal abad ke-20, 
termasuk pemikiran KH. Hasyim Asy‘ari dan KH. Wahab Chasbullah yang memadukan nilai 
keislaman dan kebangsaan secara organik. Nasionalisme Indonesia, dalam pandangan NU, 
tumbuh dari kesadaran religius internal, berbeda dengan nasionalisme di Timur Tengah yang 
lahir akibat rekayasa kolonial (Ibnu Khaldun; konsep ‘ashabiyyah). 

http://issn.pdii.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1495416921&1&&2017
http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah


Nahdlatul Ulama dan Negara Kesatuan Republik Indonesia: Landasan 
Ideologis, Historis, dan Keagamaan 
 
 

Sugeng Riyadi, Khikmatun Amalia 

JURNAL ILMIAH MUQODDIMAH: 
Jurnal Ilmu Sosial, Politik Dan Humaniora 
E-ISSN : 2598-6236 

http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah 

 
 

 
 

100 
Volume 10, Nomor 1, Februari 2026 

Secara historis, sikap NU terhadap negara mengalami konsistensi normatif yang dapat 
ditelusuri melalui keputusan-keputusan resminya. Pada Bahtsul Masā’il 1936, NU menetapkan 
Hindia Belanda sebagai Dār al-Islām dalam pengertian sosiologis, bukan negara Islam formal. 
Pada masa perumusan negara, NU terlibat aktif dalam BPUPKI dan Panitia Sembilan, 
memperjuangkan nilai-nilai Islam sekaligus menjaga keutuhan bangsa (Rahman, 2020; Fuad, 
2020). Ketika Piagam Jakarta mengalami perubahan demi persatuan nasional, NU menerimanya 
sebagai bentuk mu‘āhadah waṭaniyyah. 

Sikap moderat NU kembali tampak dalam penerimaan Dekrit Presiden 5 Juli 1959 dengan 
berlandaskan kaidah fikih mā lā yudraku kulluh lā yutraku kulluh. NU juga secara tegas menolak 
gerakan Negara Islam Indonesia (NII) dengan mengkategorikannya sebagai bughāt, serta 
memberikan legitimasi politik kepada Presiden Soekarno melalui konsep waliy al-amr al-ḍarūrī bi 
al-syaukah (Farih, 2016). 

Dengan berpegang pada prinsip maqāṣid al-syarī‘ah perlindungan agama, jiwa, akal, 
keturunan, dan harta. NU menerima Pancasila sebagai dasar negara yang sejalan dengan nilai 
Islam dan realitas masyarakat majemuk Indonesia (Ulum, 2019; Defitasari, 2025). Sikap ini 
menegaskan peran NU dalam merumuskan relasi Islam dan negara yang moderat, kontekstual, 
dan berakar kuat pada tradisi keilmuan Islam. Dalam memahami perspektif Nahdlatul 
‘Ulama/evolusi pemikiran NU terhadap NKRI, berikut penjelasan ringkas dalam tabel 2 di bawah 
ini. 

Tabel 2. Evolusi Pemikiran Nahdlatul ‘Ulama 

Tahun Forum/Peristiwa Keputusan/Sikap NU Makna 
Konseptual 

1916–
1919 

Gagasan muassis 
NU 

Nasionalisme religius 
(Syubbanul Wathan) 

Integrasi Islam 
dan kebangsaan 

1936 Bahtsul Masā’il NU Hindia Belanda sebagai 
Dār al-Islām 

Negara bukan 
tujuan teologis 

1945 BPUPKI & Panitia 
Sembilan 

Penerimaan Pancasila & 
UUD 1945 

Mu‘āhadah 
waṭaniyyah 

1954 Pertemuan Ulama 
Cipanas 

Waliy al-amr al-ḍarūrī bi 
al-syaukah 

Legitimasi negara 
sah 

1959 Dekrit Presiden Penerimaan UUD 1945 Kaidah fikih 
darurat 

Pasca-
1959 

Penolakan NII NII sebagai bughāt Menjaga 
keutuhan NKRI 

 
Penerimaan Pancasila 

Ketika Pemerintahan Orde Baru menerapkan kebijakan asas tunggal Pancasila, NU 
adalah ormas pertama yang menerimanya. Ormas ini lebih cepat menerima asas Tunggal 
daripada ormas Muhammadiyah maupun Dewan Gereja. Sebelum NU mendeklarasikan 
hubungan Pancasila dengan Islam pada Muktamar ke-27 yang sangat terkenal itu, NU telah 
mendiskusikan masalah ini dengan seksama.  

Idiologi pada hakikatnya adalah hasil refleksi manusia terhadap dunia kehidupannya 
(Mansur, 2024). Adanya hubungan dialektis antara idiologi dengan kenyataan hidup 
bermasyarakat. Terdapat hubungan timbal balik yang saling mempengaruhi. Dengan demikian 
idiologi merupakan cara berpikir yang dianut oleh penganutnya yang diyakini kebenarannya untuk 
menata kehidupan dunianya. Idiologi yang baik tentu saja bertolak dari kenyataan kehidupan 
sosial dan lingkungannya. Begitupun idiologi bagi bangsa Indonesia harus digali dari bumi pertiwi 
yang didasarkan kepada kenyataan sosial yang ada. Bangsa Indonesia adalah bangsa yang multi 
etnis, budaya, bahasa, agama serta adat istiadat. Dari kenyataan ini harus ditemukan dasar-
dasar yang dapat dijadikan pegangan bersama dalam membangun kehidupan bermasyarakat. 
Dasar-dasar tersebut digali dan disikusikan bersama di BPUPKI yang kemudian dikenal dengan 
Pancasila.  

http://issn.pdii.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1495416921&1&&2017
http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah


Nahdlatul Ulama dan Negara Kesatuan Republik Indonesia: Landasan 
Ideologis, Historis, dan Keagamaan 
 
 

Sugeng Riyadi, Khikmatun Amalia 

JURNAL ILMIAH MUQODDIMAH: 
Jurnal Ilmu Sosial, Politik Dan Humaniora 
E-ISSN : 2598-6236 

http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah 

 
 

 
 

101 
Volume 10, Nomor 1, Februari 2026 

Bagi NU Pancasila bukanlah agama. Ia tidak dapat menggantikan agama. Sekalipun 
Pancasila sebagai idiologi bangsa dan dasar negara mengandung nilai-nilai dan makna serta 
bersifat normative namun dimensinya tetap hanya hanya sebatas didunia semata (Rusdi, 2024). 
Sementara itu, di sisi lain, agama termasuk Islam adalah sebuah ajaran yang lahir dari Tuhan 
Yang Maha Esa yang diimani oleh umatnya untuk mengimani Tuhan Yang Maha Esa serta 
beribadah kepadaNya dan dituntut untuk berperilaku sesuai ajaran-ajaranNya demi keselamatan 
dunia akhirat. Menurut NU sila pertama Pancasila yang menjiwai sila-sila lain adalah 
mencerminkan tauhid menurut pengertian keimanan Islam. Sehubungan dengan itu maka 
menurut NU penerimaan dan pengamalan Pancasila merupakan perwujudan menjalankan 
syariat agama. Untuk itu NU akan selalu mengamankan dan mengingatkan pengertian yang 
murni dan konsekwen dari Pancasila kepada semua pihak.  

Menurut Sitompul (1989) ada tiga dasar pemikiran yang mendasari Deklarasi Hubungan 
Pancasila dengan Islam. Pertama, Konsep Fitrah. Pada diri manusia pada dasarnya telah ada 
bibit penerimaan terhadap Tuhan. Sistem masyarakat harus dinilai sebegai perkembangan 
masyarakat yang lahir dari fitrah tersebut. Pancasila sebagai produk dari perkembangan 
Masyarakat tersebut dan oleh karenanya dapat diterima. Penerimaan terhadap Pancasila tidak 
akan menggantikan agama Islam yang berasal dari Allah Swt. Kedua, Konsep Ketuhanan. Bagi 
NU Pasal 29 ayat 1 UUD NRI Tahun 1945 sudah cukup mengatur hubungan agama dan negara 
dan negara dengan agama. Konsep Ketuhanan Yang Maha Esa merupakan konsep tauhid. Atas 
dasar inilah negara Indonesia bukanlan negara sekuler dan juga bukan negara teokratis. Ketiga, 
Pemahaman Sejarah. Umat Islam berperan penting dalam mengusir penjajah, ikut membentuk 
negara dan mempertahanakan kemerdekaan (Suryana, et al., 2023). Untuk itu, ambil bagian 
dalam perjuangan bangsa merupakan dari kewajiban umat Islam. Selain itu bagi NU yang 
berhaluan ahlu al-Sunnah wal al-Jamā’ah mentaati pemerintahan yang sah adalah bagian dari 
perintah agama. Sedangkan Pancasila merupakan idiologi negara yang merupakan pemersatu 
bangsa, oleh karenanya tidak ada alasan untuk menolaknya. Penerimaan NU terhadap Pancasila 
sebagai asas tunggal tanpa menghilangkan spirit keislaman.  

Pada tahun 1987 Rois Aam PBNU KH. Achmad Siddiq menyampaikan Pidato Iftitah 
Munas Alim Ulama menyampaikan gagasan trilogy persaudaraan yang sangat terkenal yaitu 
ukhuwah Islamiyah, ukhuwah wathaniyah dan ukhuwah basyariah. Gagasan trilogy ukhuwah 
tersebut, penerimaan Pancasila sebagai asas tunggal dan kembali ke khittah 1926 merupakan 
landasan NU dalam kehidupan berbangsa dan bernegara. Bagi NU, Islam adalah ajaran yang 
bersifat universal yang dapat diberlakukan di seluruh dunia. Universalitas Islam merupakan 
kekuatan umat Islam dalam membangun manusia dan masyarakat sesuai dengan kondisi dan 
budaya masing-masing. Universitalitas Islam memungkinkan tampilan Islam yang berbeda-beda 
sesuai dengan kebiasaan, adat dan ahwal ijtima’iyyah seperti di Indonesia yang masyarakatnya 
majemuk. 

NU menyadari sepenuhnya kenyataan tentang pluralitas masyarakat sebagai sunnatullah. 
Islam memberikan jaminan dan toleransinya dalam memelihara hubungan bersama dengan 
meletakan nilai-nilai universal seperti keadilan, kebersamaan dan kejujuran dalam memelihara 
kepada kehidupan bersama, dengan tidak mengingkari ada perbedaan dalam hal tertentu. Dalam 
pandangan NU kehidupan berbangsa dan bernegara merupakan realitas kehidupan yang diyakini 
merupakan bagian dari kecenderungan dan kebutuahn yang fitri dan manusiawi.  Kehidupan 
berbangsa dan bernegara.  

 
Penolakan Khilafah 

Terkait dengan seruan pendirian Khilafah Islamiyah, Nahdlatul Ulama (NU) berpandangan 
bahwa Islam merupakan agama yang komprehensif (dīn syāmil kāmil) sehingga tidak mungkin 
mengabaikan persoalan kenegaraan dan pemerintahan. Namun demikian, NU menegaskan 
bahwa Islam dalam bidang politik tidak menetapkan bentuk dan sistem pemerintahan secara rinci, 
melainkan hanya memberikan panduan berupa nilai-nilai dan prinsip-prinsip dasar (mabādi’ 
asāsiyyah). Penentuan bentuk negara dan sistem pemerintahan sepenuhnya diserahkan kepada 

http://issn.pdii.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1495416921&1&&2017
http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah


Nahdlatul Ulama dan Negara Kesatuan Republik Indonesia: Landasan 
Ideologis, Historis, dan Keagamaan 
 
 

Sugeng Riyadi, Khikmatun Amalia 

JURNAL ILMIAH MUQODDIMAH: 
Jurnal Ilmu Sosial, Politik Dan Humaniora 
E-ISSN : 2598-6236 

http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah 

 
 

 
 

102 
Volume 10, Nomor 1, Februari 2026 

umat untuk disesuaikan dengan kondisi sosial, historis, dan kultural yang dihadapi. 
Fakta sejarah pengangkatan para khalifah pada masa al-khulafā’ al-rāsyidīn menunjukkan 

tidak adanya satu sistem baku dalam Islam. Abu Bakar diangkat melalui bai‘at, Umar melalui 
istikhlāf, sementara Utsman dan Ali melalui mekanisme ahl al-ḥall wa al-‘aqd. Keragaman 
mekanisme ini menegaskan bahwa Islam tidak menetapkan satu model suksesi politik yang 
mengikat. Setelah periode tersebut, sejarah Islam justru diwarnai oleh beragam bentuk 
pemerintahan monarkis, seperti Daulah Umayyah, Abbasiyah, Fatimiyah, hingga Utsmaniyah. 

NU mengakui bahwa khilafah merupakan fakta sejarah pada masa tertentu, namun 
menolak menjadikannya sebagai sistem normatif yang harus direstorasi pada masa kini. Pasca 
Perang Dunia II, realitas politik global menunjukkan bahwa umat Islam hidup di bawah naungan 
negara-bangsa modern, seperti Indonesia, Malaysia, Pakistan, Bangladesh, Turki, dan berbagai 
negara di Timur Tengah. Kenyataan ini memiliki legitimasi fiqhiyyah, sebagaimana pandangan 
Ibnu Taimiyyah yang membolehkan adanya kepemimpinan majemuk (ta‘addud al-a’immah) 
karena luasnya wilayah Islam dan kompleksitas pengelolaan pemerintahan modern. 

Dalam konteks global kontemporer, penolakan NU terhadap khilafah juga merupakan 
respons kritis terhadap menguatnya gerakan Islam transnasional yang mengusung ide negara 
Islam tunggal, seperti Hizbut Tahrir dan kelompok sejenis. Bagi NU, gagasan khilafah 
transnasional tersebut bersifat utopis, ahistoris, dan tidak sejalan dengan realitas negara-bangsa 
yang telah menjadi konsensus global. Selain itu, proyek khilafah transnasional seringkali 
berhadap-hadapan secara ideologis dengan prinsip pluralisme, kewarganegaraan setara, dan 
tata dunia internasional, sehingga berpotensi melahirkan konflik sosial dan politik lintas negara. 
NU menegaskan bahwa yang utama dalam Islam adalah substansi, bukan bentuk simbolik 
negara. Selama umat Islam memperoleh kebebasan untuk menjalankan ajaran syariat dan 
negara mampu mewujudkan kemaslahatan publik, maka bentuk negara-bangsa dinilai sah 
secara syar‘i. Oleh karena itu, NU mendukung konsep negara-bangsa serta tata global yang adil, 
termasuk kerja sama internasional melalui lembaga-lembaga global, sebagai basis 
pengembangan Fiqh Peradaban yang berorientasi pada perdamaian, keadilan, dan kemanusiaan 
universal. 

Secara historis, sikap ini tercermin dalam konsistensi NU sejak masa perumusan negara. 
NU memang mengajukan Islam sebagai dasar negara dalam BPUPKI dan kembali 
memperjuangkannya dalam Konstituante (1956–1959). Namun ketika terjadi kebuntuan politik, 
NU menerima Pancasila dan UUD 1945 sebagai bentuk mu‘āhadah waṭaniyyah. Sikap tersebut 
berlanjut dengan penolakan tegas NU terhadap proklamasi Negara Islam Indonesia (NII) oleh 
Kartosuwiryo pada 1949, yang dipandang sebagai tindakan bughāt. Sebaliknya, NU justru 
mendukung legitimasi NKRI melalui pemberian status waliy al-amr al-ḍarūrī bi al-syaukah kepada 
Presiden Soekarno pada 1954. 

Konsistensi NU dalam menjaga NKRI juga tampak pada penerimaan Asas Tunggal 
Pancasila pada masa Orde Baru, hingga sikap tegas NU di era kontemporer dalam menolak 
ideologi khilafah transnasional. Dengan demikian, penolakan NU terhadap khilafah tidak hanya 
berakar pada tradisi fiqh klasik, tetapi juga merupakan respons kontekstual terhadap dinamika 
global, sekaligus upaya menjaga Islam tetap hadir sebagai rahmat bagi seluruh umat manusia 
dalam tatanan dunia modern. 
 

SIMPULAN DAN SARAN  
Berdasarkan Berdasarkan tujuan penelitian, dapat disimpulkan bahwa Nahdlatul Ulama 

(NU) memiliki pendirian yang konsisten, moderat, dan berkelanjutan dalam memandang Negara 
Kesatuan Republik Indonesia (NKRI) sebagai bentuk negara yang sah dan sejalan dengan nilai-
nilai Islam. Penerimaan NU terhadap Pancasila dan UUD 1945 bukan sekadar kompromi politik, 
melainkan pilihan ideologis yang berorientasi pada kemaslahatan umat, persatuan bangsa, serta 
stabilitas kehidupan bernegara. Temuan ini menegaskan bahwa pemikiran keislaman NU mampu 
menjembatani relasi antara agama dan negara dalam konteks negara-bangsa modern tanpa 
harus mengedepankan formalisasi negara Islam atau simbol-simbol politik keagamaan. Secara 

http://issn.pdii.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1495416921&1&&2017
http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah


Nahdlatul Ulama dan Negara Kesatuan Republik Indonesia: Landasan 
Ideologis, Historis, dan Keagamaan 
 
 

Sugeng Riyadi, Khikmatun Amalia 

JURNAL ILMIAH MUQODDIMAH: 
Jurnal Ilmu Sosial, Politik Dan Humaniora 
E-ISSN : 2598-6236 

http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah 

 
 

 
 

103 
Volume 10, Nomor 1, Februari 2026 

teoretis, penelitian ini berimplikasi pada penguatan paradigma Islam moderat dan kontekstual 
dalam kajian hubungan Islam dan negara. Pemikiran NU menunjukkan bahwa prinsip-prinsip 
Islam (mabādi’ asāsiyyah) dapat diartikulasikan secara substantif dalam sistem politik modern, 
sekaligus menjadi kritik terhadap pendekatan ideologis transnasional yang memaksakan model 
khilafah atau negara Islam tunggal. Dengan demikian, NU memberikan kontribusi penting bagi 
pengembangan teori politik Islam yang adaptif, historis, dan berbasis pada realitas sosial 
masyarakat majemuk. Secara praktis, temuan penelitian ini memiliki implikasi signifikan bagi 
kebijakan publik di Indonesia, khususnya dalam menangani kelompok radikal dan ekstremis. 
Pendekatan “moderasi beragama” ala NU dapat dijadikan rujukan strategis oleh pemerintah dalam 
merumuskan kebijakan deradikalisasi yang tidak semata-mata bersifat represif, tetapi 
menekankan pendekatan kultural, edukatif, dan keagamaan. Dengan mengarusutamakan nilai 
tawassuth (moderasi), tasamuh (toleransi), dan tawazun (keseimbangan), negara dapat 
membangun kontra-narasi ideologis yang lebih efektif terhadap gerakan Islam transnasional 
radikal yang menolak negara-bangsa dan Pancasila. Pendekatan ini juga berpotensi memperkuat 
legitimasi kebijakan negara di mata umat Islam karena berakar pada otoritas keagamaan yang 
diakui secara sosial dan historis. 

Berdasarkan temuan tersebut, penelitian selanjutnya disarankan untuk mengkaji secara 
lebih mendalam implementasi pemikiran politik NU dalam praktik kebijakan publik, khususnya 
dalam bidang pendidikan keagamaan, program deradikalisasi, serta peran generasi muda NU 
dalam merawat komitmen kebangsaan di tengah dinamika ideologi global dan tantangan 
kontempore. 

 

DAFTAR PUSTAKA  
 

Al Hashas, M. N., Hakim, A. L., & Alfaridzih, A. (2025). Agama, budaya, dan negara: Formulasi 
nasionalisme dalam pemikiran Nahdlatul Ulama dan Muhammadiyah. Zawiyah: Jurnal 
Pemikiran Islam, 11(2), 92–116. 

Al-Bukhārī, M. ibn I. (n.d.). Ṣaḥīḥ al-Bukhārī. Dār al-Fikr. 
Al-Ghazālī, A. Ḥ. M. (2004). Al-iqtiṣād fī al-i‘tiqād. Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 
Al-Qur’an al-Karim. (n.d.). Al-Qur’an dan terjemahannya. Kementerian Agama Republik 

Indonesia. 
Al-Taimiyyah, A. A. (1998). Al-siyāsah al-shar‘iyyah fī iṣlāḥ al-rā‘ī wa al-ra‘iyyah. Dār al-Kutub al-

‘Ilmiyyah. 
Atjeh, A. (1966). Kebangkitan dunia baru Islam di Indonesia. Dalam L. Stoddard (Ed.), Dunia baru 

Islam (pp. 295–332). Panitia Penerbit Menteri Koordinator Kesejahteraan RI. 
Azra, A. (2020). Islam Indonesia: Kontribusi Islam dalam membangun negara-bangsa. Jakarta: 

Mizan. 
Bukhori, A., & Jadidah, A. (2023). Ideologi dan aqidah Aswaja an-Nahdliyah. Jurnal Studi 

Pesantren, 3(1), 18–32. 
Burhani, A. N. (2022). Mainstream Islamic organizations and religious moderation in Indonesia. 

Journal of Indonesian Islam, 16(1), 1–22. https://doi.org/10.15642/JIIS.2022.16.1.1-22 
Creswell, J. W. (2014). Research design: Qualitative, quantitative, and mixed methods 

approaches (4th ed.). Sage Publications. 
Devitasari, A. C., Putri, F. D. A., & Birsyada, M. I. (2025). Jejak sejarah tradisi intelektual Nahdlatul 

Ulama pada masa awal pendirian (1920-an). Estoria: Journal of Social Science and 
Humanities, 5(2), 815–831. 

Farih, A. (2016). Nahdlatul Ulama (NU) dan kontribusinya dalam memperjuangkan kemerdekaan 
dan mempertahankan Negara Kesatuan Republik Indonesia (NKRI). Walisongo: Jurnal 
Penelitian Sosial Keagamaan, 24(2), 251–284. 

Farih, A. (2019). Ideologi khilafah dan tantangan terhadap negara-bangsa Indonesia. Jurnal Politik 
Islam, 4(2), 145–162. 

Farih, A. (2019). Konsistensi Nahdlatul Ulama dalam mempertahankan Pancasila dan Negara 

http://issn.pdii.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1495416921&1&&2017
http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah


Nahdlatul Ulama dan Negara Kesatuan Republik Indonesia: Landasan 
Ideologis, Historis, dan Keagamaan 
 
 

Sugeng Riyadi, Khikmatun Amalia 

JURNAL ILMIAH MUQODDIMAH: 
Jurnal Ilmu Sosial, Politik Dan Humaniora 
E-ISSN : 2598-6236 

http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah 

 
 

 
 

104 
Volume 10, Nomor 1, Februari 2026 

Kesatuan Republik Indonesia di tengah wacana negara Islam. Jurnal Politik Walisongo, 
1(1), 1–20. 

Fuad, A. J. (2020). Akar sejarah moderasi Islam pada Nahdlatul Ulama. Tribakti: Jurnal Pemikiran 
Keislaman, 31(1), 153–168. 

Fuqaha, A. (n.d.). Ahkamul fuqaha (p. 992). 
Gumati, R. W., & Ridwan, I. (2023). Ilmu kalam: Memahami teologi Islam secara komprehensif, 

normatif, dan historis. CV. Intake Pustaka. 
Ibn Khaldūn, A. R. (2005). Al-muqaddimah. Dār al-Fikr. 
Keputusan Komisi Bahtsul Masail Ad-Diniyyah Al-Maudhu’yyah Munas Alim Ulama dan Konbes 

Nahdlatul Ulama. (2012). Keputusan Bahtsul Masail tentang kenegaraan (p. 1066). PBNU. 
Kuswana, D. (2025). Agama dan gerakan sosial: Dari ideologi ke politik. Cipta Media Nusantara. 
Mansur, A. (2024). Menelaah penguatan kecerdasan ideologis yuridis (teologis historis). Tazkiah: 

Journal of Islamic Education, 1(2), 85–95. 
Marfiando, B. (2020). Pembubaran Hizbut Tahrir Indonesia (HTI) ditinjau dari kebebasan 

berserikat. Jurnal Ilmu Kepolisian, 14(2), 13–23. 
Muhtadi, B. (2021). The resilience of moderate Islam: Nahdlatul Ulama and Indonesia’s 

democratic consolidation. Asian Survey, 61(5), 901–924. 
https://doi.org/10.1525/as.2021.61.5.901 

Mujib, A., Yunita, Y., Amrullah, M. K., & Muradi, A. (2021). Nahdlatul Ulama di tengah gelombang 
disrupsi: Meneguhkan Islam Nusantara, mempertahankan NKRI. 

Mujibuddin, M. (2022). Radikalisme, terorisme, dan Islamisme. IRCiSoD. 
Musaddad, E. (2025). Dinamika ijtihad ulama NU dari masa ke masa. Penerbit A-Empat. 
Muslim ibn al-Ḥajjāj. (n.d.). Ṣaḥīḥ Muslim. Dār Ihyā’ al-Turāth al-‘Arabī. 
Nahdlatul Ulama. (1936). Keputusan Bahtsul Masā’il tentang status wilayah Hindia Belanda. 

PBNU. 
Nahdlatul Ulama. (1954). Keputusan Alim Ulama tentang waliy al-amri al-ḍarūrī bi al-shawkah. 

PBNU. 
Nahdlatul Ulama. (1984). Hasil Muktamar Nahdlatul Ulama ke-27: Hubungan Pancasila dan Islam. 

PBNU. 
Nahdlatul Ulama. (2015). Anggaran Dasar dan Anggaran Rumah Tangga Nahdlatul Ulama. 

PBNU. 
Rahman, Z. A., & Syamsuri, A. (2020). NU dan Dār al-Islām: Sebuah kajian terhadap konstelasi 

syariat Islam di Indonesia. Empirisma: Jurnal Pemikiran dan Kebudayaan Islam, 29(1), 1–
13. 

Rusdi, M. I. F. (2024). Gerakan pembaharuan Islam pra dan pasca kemerdekaan Indonesia: 
Gerakan dan pemikiran Nahdlatul Ulama (NU). JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam, 
6(1), 1–7. 

Sitompul, E. M. (1989). NU dan Pancasila: Sejarah dan peranan NU dalam perjuangan UUD 1945. 
Pustaka Sinar Harapan. 

ST, A. S. (2021). Sumber hukum Islam menurut doktrin Ahlus Sunnah wal Jama’ah. The 
International Journal of Pegon: Islam Nusantara Civilization, 5(1), 1–24. 

Syah, M. K. T., & Setia, P. (2021). Radikalisme Islam: Telaah kampanye khilafah oleh Hizbut 
Tahrir Indonesia (HTI) pra-pembubaran oleh pemerintah. Jurnal Iman dan Spiritualitas, 
1(4), 523–535. 

Thaba, A. A. (1996). Islam dan negara dalam politik Orde Baru. Gema Insani Press. 
Ulum, M., & Wahid, A. (2019). Fikih organisasi: Reaktualisasi sejarah Nahdlatul Ulama (NU) di 

Indonesia. Al-Insyiroh: Jurnal Studi Keislaman, 5(2), 54–75. 
Zarkasyi, H. F. (2023). Religious authority and the discourse of khilafah in contemporary 

Indonesia. Studia Islamika, 30(3), 475–504. https://doi.org/10.36712/sdi.v30i3.21045 
Zed, M. (2014). Metode penelitian kepustakaan. Yayasan Obor Indonesia. 
Zuhri, A. M. (2019). Sanad ideologi radikal: Jejak historis dan pengaruh doktrin Khawarij dalam 

organisasi teror dunia. Nawa Litera Publishing. 

http://issn.pdii.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1495416921&1&&2017
http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah

