JURNAL ILMIAH MUQODDIMAH: Nahdlatul Ulama dan Negara Kesatuan Republik Indonesia: Landasan
& Jurnal limu Sosial, Politik Dan Humaniora Ideologis, Historis, dan Keagamaan
‘ E-ISSN : 2598-6236 e .
http:/jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah Sugeng Riyadi, Khikmatun Amalia

P-ISSN: 2548-5067
E-ISSN: 2598-6236

oddlmah

]urnal Ilmu Sosial, Politik dan Humaniora UNIVERSITAS MUHAMUADIYAH
TAPANULI BELATAN

Nahdlatul Ulama dan Negara Kesatuan Republik Indonesia: Landasan
Ideologis, Historis, dan Keagamaan

Sugeng Riyadi®), Khikmatun Amalia?
Universitasa Nahdlatul Ulama Purwokerto, Indonesia

sugengrivadiunu1975@gmail.com?
khikmatunamalia85@agmail.com?

Abstrak

Penelitian ini mengkaji dasar pemikiran Nahdlatul Ulama (NU) dalam menerima Pancasila dan UUD 1945
sebagai dasar dan konstitusi negara di tengah menguatnya wacana negara Islam dan khilafah. Berbeda
dari studi sebelumnya yang bersifat deskriptif atau parsial, penelitian ini menawarkan analisis integratif atas
landasan teologis, historis, dan metodologis NU dengan menjadikan keputusan resmi NU sebagai kerangka
normatif berkelanjutan. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif berbasis studi kepustakaan,
dengan sumber data primer berupa Qanin Asasi, AD/ART NU, keputusan Muktamar dan Munas Alim
Ulama, serta hasil bahtsul masa’il, dan sumber sekunder dari literatur relevan. Analisis dilakukan secara
historis, hermeneutik, dan fenomenologis. Hasil penelitian menunjukkan bahwa NU memandang negara
sebagai wasilah untuk mewujudkan kemaslahatan umat, menerima Pancasila sebagai ideologi yang
sejalan dengan nilai Islam Ahlussunnah wal Jama’ah, serta menolak konsep khilafah dan Negara Islam
Indonesia karena tidak sesuai dengan realitas negara-bangsa modern. Temuan ini menegaskan peran NU
dalam merumuskan relasi Islam dan negara yang moderat, kontekstual, dan berakar pada tradisi keilmuan
Islam.

Kata kunci: Islam dan Negara, Nahdlatul Ulama, NKRI, Pancasila.

Abstract

This study examines the intellectual foundations of Nahdlatul Ulama (NU) in accepting Pancasila and the
1945 Constitution as the ideological and constitutional basis of the state amid the strengthening discourse
on an Islamic state and the caliphate. Unlike previous studies that tend to be descriptive or partial, this
research offers an integrative analysis of NU’s theological, historical, and methodological foundations by
positioning NU'’s official decisions as a continuous normative framework. Employing a qualitative literature-
based approach, the study draws on primary sources such as Qanin Asasi, NU’s Articles of Association
and Bylaws (AD/ART), resolutions of the Muktamar and Munas Alim Ulama, as well as outcomes of bahtsul
masa’il, alongside secondary sources from relevant literature. Data are analyzed through historical,
hermeneutic, and phenomenological approaches. The findings reveal that NU views the state as a wasilah
(instrument) for realizing public welfare (maslahah), accepts Pancasila as an ideology compatible with the
values of Ahlussunnah wal Jama’ah Islam, and rejects the concepts of the caliphate and the Islamic State
of Indonesia as incompatible with the realities of the modern nation-state. These findings underscore NU'’s
contribution to formulating a moderate, contextual, and intellectually grounded model of the relationship
between Islam and the state.

Key words: Islam and State, Nahdlatul Ulama, the Unitary State of the Republic of Indonesia (NKRI),
Pancasila

Volume 10, Nomor 1, Februari 2026 95


http://issn.pdii.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1495416921&1&&2017
http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah
mailto:sugengriyadiunu1975@gmail.com
mailto:khikmatunamalia85@gmail.com2

)N JURNAL ILMIAH MUQODDIMAH: Nahdlatul Ulama dan Negara Kesatuan Republik Indonesia: Landasan

Jurnal limu Sosial, Politik Dan Humaniora Ideologis, Historis, dan Keagamaan
\_“3h E-ISSN :2508-6236 e .
http:/jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah Sugeng Riyadi, Khikmatun Amalia

Sekalipun Jemaah Islamiyah telah dibubarkan oleh para pengurusnya dan Hizbut Tahrir
Indonesia (HTI) telah dibekukan oleh pemerintah, bukan berarti kampanye Khilafah Islamiyah
berhenti sepenuhnya (Marfiando, 2020; Syah, 2021). Ideologi khilafah masih terus disuarakan dan
disebarluaskan melalui berbagai saluran, baik secara terbuka maupun terselubung, sepanjang
masih terdapat kelompok dan individu yang meyakini paham tersebut. Menurut Mujibuddin (2020)
para penganut ideologi ini mengklaim bahwa penegakan Khilafah Islamiyah merupakan kewajiban
agama yang bersifat mutlak, sehingga setiap bentuk penolakan terhadapnya dianggap sebagai
sikap yang bertentangan dengan ajaran Islam. Dalam narasi tersebut, pihak-pihak yang tidak
sejalan kerap dicap sebagai musuh Islam atau bagian dari sistem yang dianggap thaghat.

Klaim sepihak semacam ini terbukti memiliki daya tarik yang kuat, terutama bagi masyarakat
awam yang memiliki keterbatasan pemahaman keagamaan dan wawasan kebangsaan. Kondisi
tersebut membuat sebagian individu lebih mudah terpapar dan terprovokasi, bahkan tidak jarang
mendorong mereka untuk membenarkan tindakan-tindakan ekstrem, termasuk kekerasan dan
teror, dengan dalih jihad fi sabilillah. Doktrin keagamaan yang dibungkus dengan retorika
ideologis semakin mudah diterima ketika dikaitkan dengan realitas sosial yang problematis,
seperti ketimpangan sosial, praktik korupsi, ketidakadilan hukum, eksploitasi sumber daya alam
yang berlebihan, serta berbagai bentuk kerusakan moral dan struktural lainnya (Kuswana, 2025).
Situasi ini kemudian dijadikan justifikasi bahwa umat Islam berada dalam kondisi terpuruk akibat
ketiadaan institusi khilafah sebagai pelindung dan pemersatu umat.

Lebih jauh, Gumati (2023) dalam bukunya menyebutkan sebagian penganut Khilafah
Islamiyah mengaitkan keyakinannya dengan narasi eskatologis, yaitu kepercayaan bahwa
Khilafah Islamiyah akan kembali tegak pada akhir zaman melalui peran Imam Mahdi sebagai figur
penyelamat. Narasi teologis ini tidak hanya diposisikan sebagai keyakinan keagamaan semata,
tetapi juga dimanfaatkan sebagai instrumen ideologis untuk memperkuat legitimasi perjuangan
politik-keagamaan serta membangun militansi dan loyalitas pengikutnya. Dalam praktiknya,
keyakinan tersebut kerap disajikan secara ahistoris dan normatif, sehingga mengabaikan
kompleksitas konteks historis, sosial, dan politik masyarakat modern yang hidup dalam kerangka
sistem negara-bangsa, demokrasi, serta pluralitas nilai. Akibatnya, muncul ketegangan antara
doktrin ideologis yang bersifat transnasional dengan realitas kebangsaan yang menuntut
kompromi, toleransi, dan penghormatan terhadap konsensus sosial-politik yang telah disepakati
bersama.

Di tengah masifnya produksi dan diseminasi wacana Khilafah Islamiyah melalui berbagai
medium, Nahdlatul Ulama (NU) tampil sebagai organisasi Islam arus utama yang secara konsisten
mempertahankan Negara Kesatuan Republik Indonesia (NKRI) sebagai bentuk final negara
(Mujib et al., 2021). Sikap ini diwujudkan melalui penolakan tegas NU terhadap agenda ideologis
dan politik kelompok-kelompok seperti Hizbut Tahrir Indonesia (HTI), Negara Islam Indonesia
(NII), Jamaah Islamiyah (JI), dan Jamaah Ansharut Tauhid (JAT) yang mengusung khilafah
sebagai alternatif sistem kenegaraan (Farih, 2019). Sejumlah penelitian mutakhir menunjukkan
bahwa penolakan NU terhadap khilafah didasarkan pada pertimbangan keagamaan dan
kebangsaan yang menekankan prinsip kemaslahatan, pluralitas, dan keutuhan negara-bangsa
(Azra, 2020; Muhtadi, 2021; Burhani, 2022; Zarkasyi, 2023). Namun, penelitian-penelitian tersebut
umumnya bersifat deskriptif-tematik atau menitikberatkan pada aspek sosiologis dan politik, serta
belum secara mendalam mengkaji landasan normatif NU berbasis dokumen resmi organisasi
secara integratif. Oleh karena itu, celah penelitian ini terletak pada upaya menganalisis secara
komprehensif dasar teologis, historis, dan metodologis sikap NU terhadap negara dengan
menjadikan keputusan resmi NU seperti Qanan Asasi, AD/ART, Muktamar, Munas Alim Ulama,
dan bahtsul mas&’il sebagai kerangka normatif berkelanjutan, serta dibaca melalui pendekatan
historis, hermeneutik, dan fenomenologis. Pendekatan ini diharapkan mampu memberikan
kontribusi baru dalam memahami konstruksi pemikiran NU tentang relasi Islam dan negara secara
lebih utuh dan kontekstual.

Sikap NU tidak semata-mata dilandasi oleh pertimbangan politik praktis atau kepentingan

Volume 10, Nomor 1, Februari 2026 9%


http://issn.pdii.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1495416921&1&&2017
http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah

S JURNAL ILMIAH MUQODDIMAH: Nahdlatul Ulama dan Negara Kesatuan Republik Indonesia: Landasan
I K& Jurnal limu Sosial, Politik Dan Humaniora Ideologis, Historis, dan Keagamaan
NS =mh E-ISSN :2508-6236

http:/jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah Sugeng Riyadi, Khikmatun Amalia

kekuasaan, melainkan berakar kuat pada tradisi pemikiran keagamaan Ahlussunnah wal
Jama’ah, kajian figh siyasah, serta komitmen kebangsaan yang telah terbangun sejak masa
perjuangan kemerdekaan. Menurut Al Hashas, et al., (2025) dalam kerangka pemikiran NU, NKRI
dipandang sebagai hasil ijtihad kolektif para ulama dan pendiri bangsa yang sejalan dengan
prinsip-prinsip dasar Islam, seperti keadilan (al-‘adl), kemaslahatan umum (maslahah ‘ammah),
persatuan (wahdat al-ummah), dan penghormatan terhadap kesepakatan bersama (mitsaq
wathani). Oleh karena itu, NU memosisikan diri tidak hanya sebagai benteng ideologis terhadap
gerakan transnasional yang berpotensi mengancam keutuhan bangsa, tetapi juga sebagai aktor
keagamaan yang aktif merawat moderasi beragama dan kohesi sosial dalam kehidupan
bernegara.

Berdasarkan konteks tersebut, kajian ini bertujuan untuk membahas dan menganalisis
pendirian Nahdlatul Ulama terhadap Negara Kesatuan Republik Indonesia. Fokus utama kajian
ini adalah mengungkap dasar-dasar pemikiran NU dalam menerima Pancasila dan UUD 1945
sebagai dasar dan konstitusi negara, sekaligus menjelaskan landasan teologis, historis, dan
sosiologis yang melatarbelakangi sikap tersebut. Pengungkapan ini menjadi penting, terutama di
tengah menguatnya kembali wacana negara Islam dan khilafah yang berpotensi mengganggu
kohesi sosial dan keutuhan bangsa.

Kajian ini bersifat deskriptif-analitis dengan menggunakan pendekatan kualitatif melalui
penelitian kepustakaan (studi literatur). Data yang digunakan terdiri atas data primer dan data
sekunder. Data primer meliputi keputusan-keputusan resmi NU, seperti Qantn Asasi, Anggaran
Dasar dan Anggaran Rumah Tangga (AD/ART) NU, keputusan-keputusan Munas Alim Ulama dan
Muktamar NU, serta kesimpulan-kesimpulan bahtsul masa’il yang berkaitan dengan persoalan
kenegaraan. Adapun data sekunder berupa literatur klasik dan kontemporer yang menjadi rujukan
ulama NU dalam merumuskan sikap dan keputusannya.

Analisis data dilakukan secara kualitatif dengan menggunakan pendekatan historis untuk
menelusuri latar belakang sosial, keagamaan, dan politik yang melingkupi lahirnya sikap NU,
serta pendekatan hermeneutika dan fenomenologi untuk menafsirkan teks dan memahami
makna substantif di balik pandangan serta keputusan-keputusan NU terkait negara dan
pemerintahan.

METODE

Metode Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian
kepustakaan (studi literatur) yang bersifat deskriptif-analitis. Penelitian kepustakaan sebagai
metode kualitatif dipilih untuk mengkaji pemikiran dan gagasan yang bersumber dari teks dan
dokumen tertulis (Creswell, 2014; Zed, 2014). Rancangan penelitian difokuskan pada
penelusuran, pengkajian, dan analisis pemikiran serta sikap Nahdlatul Ulama (NU) terhadap
negara melalui kajian literatur yang relevan, guna menjawab permasalahan penelitian terkait
dasar pemikiran NU dalam menerima Negara Kesatuan Republik Indonesia (NKRI). Sumber data
penelitian terdiri atas data primer dan data sekunder. Data primer meliputi dokumen-dokumen
resmi Nahdlatul Ulama, seperti Qanan Asasi, Anggaran Dasar dan Anggaran Rumah Tangga
(AD/ART) NU, keputusan Muktamar dan Musyawarah Nasional Alim Ulama, serta hasil bahtsul
masa’il yang berkaitan dengan persoalan kenegaraan dan pemerintahan. Data sekunder berupa
literatur klasik dan kontemporer yang menjadi rujukan pemikiran ulama NU, serta karya ilmiah,
buku, dan artikel jurnal yang membahas relasi Islam dan negara.

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi dengan cara
mengidentifikasi, menginventarisasi, dan mengkaji sumber-sumber tertulis yang relevan dengan
fokus penelitian. Instrumen penelitian dikembangkan dalam bentuk pedoman kajian dokumen
yang digunakan untuk menyeleksi, mengklasifikasikan, dan memverifikasi data berdasarkan
relevansi substansi, otoritas sumber, serta konteks historis dokumen.

Analisis data dilakukan secara kualitatif melalui tahapan reduksi data, penyajian data, dan
penarikan kesimpulan. Pendekatan historis digunakan untuk menelusuri konteks sosial, politik,
dan keagamaan yang melatarbelakangi lahirnya sikap dan keputusan NU terhadap negara.

Volume 10, Nomor 1, Februari 2026 o7


http://issn.pdii.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1495416921&1&&2017
http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah

S JURNAL ILMIAH MUQODDIMAH: Nahdlatul Ulama dan Negara Kesatuan Republik Indonesia: Landasan

I K& Jurnal limu Sosial, Politik Dan Humaniora Ideologis, Historis, dan Keagamaan

\_“3h E-ISSN :2508-6236 e .
http:/jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah Sugeng Riyadi, Khikmatun Amalia

Selanjutnya, pendekatan hermeneutika digunakan secara operasional dalam menganalisis teks
Qandn Asasr dan hasil bahtsul masa’il. Analisis hermeneutik dilakukan melalui beberapa langkah,
sebagai berikut.

Pendekatan
Hermeneuti
ka

Dialog
teks dan
konteks

Gambar 1. Alur Pendekatan Hermeneutika

1) pembacaan tekstual untuk mengidentifikasi istilah kunci, argumentasi normatif, dan
rujukan dalil yang digunakan dalam dokumen;

2) pembacaan kontekstual dengan menempatkan teks dalam latar sejarah, dinamika
politik, serta tradisi keilmuan pesantren yang melingkupinya;

3) dialog antara teks dan konteks untuk menafsirkan makna substantif dari sikap NU
terhadap negara, termasuk relasi antara prinsip keagamaan dan realitas
kebangsaan; serta

4) penarikan pemahaman interpretatif yang bersifat komprehensif dan koheren dengan
kerangka normatif keputusan resmi NU.

Pendekatan fenomenologis digunakan untuk memahami makna pengalaman kolektif NU
sebagai organisasi keagamaan dalam merespons persoalan kenegaraan, khususnya dalam
memaknai negara sebagai wasilah untuk mewujudkan kemaslahatan umat. Melalui prosedur
tersebut, penelitian ini diharapkan menghasilkan temuan yang dapat dipertanggungjawabkan
secara metodologis serta memiliki validitas dan keandalan yang memadai.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Kelahiran NU

NU lahir karena dilatarbelakangi dua hal. Pertama, adanya kekhawatiran dari sebagian
ulama ahlu al-Sunnah wal al-Jama’ah yang berbasis pesantren terhadap gerakan kaum modernis
yang meminggirkan mereka. Kedua, sebagai respon terhadap gerakan Pan Islamisme yang
dipelopori Jamaludin Al Afgani dan gerakan Wahabi di Hijaz (Fugaha, n.d., p. 992; Thaba, 1996,
pp. 135-136; Atjeh, 1966, dalam Stoddard) setelah Ottoman runtuh Hijaz dikuasai oleh Raja
Abdul Aziz Bin Saud dari Najd yang beraliran Wahabi setelah sebelumnya menaklukan Syarif
Husein pada tahun 1925. Paham keagamannya sangat skripturalis. Jargonnya kembali kepada
Al-Quran dan As-Sunnah. Ritual peribadatan yang menurut mereka dianggap tidak sesuai
dengan Al-Quran dan As-Sunnah dibasmi.

Ulama-ulama ahlu al-Sunnah wal al-Jamé&’ah di Nusantara khawatir tentang nasib
pluralitas madzhab serta artefak-artefak Islam di Hijaz karena sejak aliran ini berjaya di sana
banyak situs Islam yang dihancurkan. Oleh karena itu ketika Raja Abdul Aziz pada tahun 1926
berencana mengadakan Konferensi Islam di Mekkah ulama-ulama ahlu al-Sunnah wal al-
Jama&’ah di Nusantara membentuk Komite Hijaz. Tujuannya menyampaikan aspirasi adanya
jaminan kebebasan madzhab dan keselamatan artefak-artefak Islam termasuk makam Nabi

Volume 10, Nomor 1, Februari 2026 98


http://issn.pdii.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1495416921&1&&2017
http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah

)N JURNAL ILMIAH MUQODDIMAH: Nahdlatul Ulama dan Negara Kesatuan Republik Indonesia: Landasan

Jurnal limu Sosial, Politik Dan Humaniora Ideologis, Historis, dan Keagamaan
\_“3h E-ISSN :2508-6236 e .
http:/jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah Sugeng Riyadi, Khikmatun Amalia

Muhammad Saw. Supaya Komite Hijaz bersifat resmi dibentuklah Nahdlatul Ulama sebagai
organiasai yang mengutusnya.

Paham Keagamaan NU

Sumber ajaran NU berasal dari Al Quran, As Sunnah, Al l[jma’ dan Al Qiyas. Dalam
memahami sumber-sumber tersebut NU mengikuti faham ahlu al-Sunnah wal al-Jama’ah (ST,
2021). Dalam bidang Agidah/ teologi mengikuti manhaj dan pemikiran Imam Abu Al-Hasan Al-
Asy’ari dan Imam Abu Manshur Al-Maturidi (Bukhori, 2023). Dalam bidang figh mereka mengikuti
salah satu dari al-Madzahi al-‘Arba’ah (Abu Hanifah, Maliki, Syafii, Hambali) secara gauli maupun
manhaji dan dalam bidang tasawuf mengikuti faham Al-Junaid Al-Baghdadi atau Imam Ghazali
atau imam-imam lain (Musaddad, 2025). Berikut untuk menjelaskan pembahasan di atas melalui
table 1 di bawah ini.

Tabel 1. Paham Keagamaan Nahdlatul ‘Ulama

Sumber Ajaran Bidang Bidang Fiqih Bidang
NU Agidah/Teologi Tasawuf
Al-Quran Imam Abu Al- Abu Hanifah Al-Junaidi Al-
Hasan Al-Asy’ari Baghdadi
As-sunnah Abu Manshur Al- Maliki Imam Al-
Maturidi Ghazali
Al-ljma Syafii
Al-Qiyas Hambali

NU berkeyakinan bahwa Islam adalah agama fitrah, yang bersifat menyempurnakan
segala kabaikan yang sudah ada di manusia. Faham keagamaannya bersifat menyempurnakan
nilai-nilai yang baik yang sudah ada di masyarakat dan tidak bertujuan untuk menghapus nilai-
nilai baik tersebut. Dengan demikian faham keagamaan NU bersifat moderat (tawassuthiyah)
yang senantiasa bersikap tawazun dan i’tidal.

Pandangan NU Terhadap Negara

Bagi Nahdlatul Ulama (NU), eksistensi negara merupakan keniscayaan, baik secara syari
maupun ‘aqli, karena banyak ajaran syariat yang tidak dapat dilaksanakan tanpa adanya otoritas
negara (Zuhri, 2019). NU merujuk pandangan Imam al-Ghazali yang menegaskan bahwa agama
dan kekuasaan adalah dua unsur yang saling menopang, serta Ibnu Taimiyyah dalam as-Siyasah
al-Syar‘iyyah yang menempatkan pengelolaan urusan publik sebagai kewajiban agama yang
fundamental. Pandangan ini diperkuat oleh dalil-dalil Al-Qur'an dan hadis tentang amanah,
ketaatan kepada ulil amri, kepemimpinan, dan tanggung jawab pemerintahan (QS. al-Nisa’: 58—
59; HR. Muslim; HR. Bukhari; HR. Abu Dawud).

NU memandang Islam sebagai agama yang komprehensif (din syamil kamil), namun
dalam urusan negara Islam hanya menetapkan prinsip-prinsip dasar (mabadi’ asasiyyah), seperti
musyawarah (sydra), keadilan (‘adalah), persamaan (musawah), dan kebebasan (hurriyyah),
sementara bentuk negara dan sistem pemerintahan diserahkan kepada kesepakatan umat (QS.
al-Sydra: 38; HR. Muslim). Hal ini ditegaskan dalam Keputusan Bahtsul Masa&’il Munas Alim
Ulama NU (2012) yang menempatkan persoalan negara sebagai wilayah mu‘amalah, bukan
ibadah.

Sejak awal berdirinya, NU memandang negara bukan sebagai tujuan (ghayah), melainkan
sebagai sarana (wasilah) untuk mewujudkan kemaslahatan umat. Sikap ini tercermin dalam
keterlibatan para muassis NU dalam perumusan nasionalisme religius sejak awal abad ke-20,
termasuk pemikiran KH. Hasyim Asy‘ari dan KH. Wahab Chasbullah yang memadukan nilai
keislaman dan kebangsaan secara organik. Nasionalisme Indonesia, dalam pandangan NU,
tumbuh dari kesadaran religius internal, berbeda dengan nasionalisme di Timur Tengah yang
lahir akibat rekayasa kolonial (Ibnu Khaldun; konsep ‘ashabiyyah).

Volume 10, Nomor 1, Februari 2026 9


http://issn.pdii.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1495416921&1&&2017
http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah

Nahdlatul Ulama dan Negara Kesatuan Republik Indonesia: Landasan

JURNAL ILMIAH MUQODDIMAH: il Ulama
Ideologis, Historis, dan Keagamaan

>3
g A& Jurnal limu Sosial, Politik Dan Humaniora
N 4 E-ISSN : 2598-6236

http:/jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah Sugeng Riyadi, Khikmatun Amalia

Secara historis, sikap NU terhadap negara mengalami konsistensi normatif yang dapat
ditelusuri melalui keputusan-keputusan resminya. Pada Bahtsul Mas&’il 1936, NU menetapkan
Hindia Belanda sebagai Dar al-Islam dalam pengertian sosiologis, bukan negara Islam formal.
Pada masa perumusan negara, NU terlibat aktif dalam BPUPKI dan Panitia Sembilan,
memperjuangkan nilai-nilai Islam sekaligus menjaga keutuhan bangsa (Rahman, 2020; Fuad,
2020). Ketika Piagam Jakarta mengalami perubahan demi persatuan nasional, NU menerimanya
sebagai bentuk mu‘ahadah wataniyyah.

Sikap moderat NU kembali tampak dalam penerimaan Dekrit Presiden 5 Juli 1959 dengan
berlandaskan kaidah fikih ma 1a yudraku kulluh 1& yutraku kulluh. NU juga secara tegas menolak
gerakan Negara Islam Indonesia (NIl) dengan mengkategorikannya sebagai bughat, serta
memberikan legitimasi politik kepada Presiden Soekarno melalui konsep waliy al-amr al-dardri bi
al-syaukah (Farih, 2016).

Dengan berpegang pada prinsip maqasid al-syariah perlindungan agama, jiwa, akal,
keturunan, dan harta. NU menerima Pancasila sebagai dasar negara yang sejalan dengan nilai
Islam dan realitas masyarakat majemuk Indonesia (Ulum, 2019; Defitasari, 2025). Sikap ini
menegaskan peran NU dalam merumuskan relasi Islam dan negara yang moderat, kontekstual,
dan berakar kuat pada tradisi keilmuan Islam. Dalam memahami perspektif Nahdlatul
‘Ulamal/evolusi pemikiran NU terhadap NKRI, berikut penjelasan ringkas dalam tabel 2 di bawah
ini.

Tabel 2. Evolusi Pemikiran Nahdlatul ‘Ulama

Tahun | Forum/Peristiwa Keputusan/Sikap NU Makna
Konseptual
1916— Gagasan muassis Nasionalisme religius Integrasi Islam
1919 NU (Syubbanul Wathan) dan kebangsaan
1936 Bahtsul Mas&'’il NU | Hindia Belanda sebagai | Negara bukan
Dar al-Islam tujuan teologis
1945 BPUPKI & Panitia Penerimaan Pancasila & | Mu‘ahadah
Sembilan UUD 1945 wataniyyah
1954 Pertemuan Ulama Waliy al-amr al-dardri bi | Legitimasi negara
Cipanas al-syaukah sah
1959 Dekrit Presiden Penerimaan UUD 1945 Kaidah fikih
darurat
Pasca- | Penolakan NIl NIl sebagai bughat Menjaga
1959 keutuhan NKRI

Penerimaan Pancasila

Ketika Pemerintahan Orde Baru menerapkan kebijakan asas tunggal Pancasila, NU
adalah ormas pertama yang menerimanya. Ormas ini lebih cepat menerima asas Tunggal
daripada ormas Muhammadiyah maupun Dewan Gereja. Sebelum NU mendeklarasikan
hubungan Pancasila dengan Islam pada Muktamar ke-27 yang sangat terkenal itu, NU telah
mendiskusikan masalah ini dengan seksama.

Idiologi pada hakikatnya adalah hasil refleksi manusia terhadap dunia kehidupannya
(Mansur, 2024). Adanya hubungan dialektis antara idiologi dengan kenyataan hidup
bermasyarakat. Terdapat hubungan timbal balik yang saling mempengaruhi. Dengan demikian
idiologi merupakan cara berpikir yang dianut oleh penganutnya yang diyakini kebenarannya untuk
menata kehidupan dunianya. Idiologi yang baik tentu saja bertolak dari kenyataan kehidupan
sosial dan lingkungannya. Begitupun idiologi bagi bangsa Indonesia harus digali dari bumi pertiwi
yang didasarkan kepada kenyataan sosial yang ada. Bangsa Indonesia adalah bangsa yang multi
etnis, budaya, bahasa, agama serta adat istiadat. Dari kenyataan ini harus ditemukan dasar-
dasar yang dapat dijadikan pegangan bersama dalam membangun kehidupan bermasyarakat.
Dasar-dasar tersebut digali dan disikusikan bersama di BPUPKI yang kemudian dikenal dengan
Pancasila.

Volume 10, Nomor 1, Februari 2026 100


http://issn.pdii.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1495416921&1&&2017
http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah

)N JURNAL ILMIAH MUQODDIMAH: Nahdlatul Ulama dan Negara Kesatuan Republik Indonesia: Landasan

Jurnal limu Sosial, Politik Dan Humaniora Ideologis, Historis, dan Keagamaan
\_“3h E-ISSN :2508-6236 e .
http:/jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah Sugeng Riyadi, Khikmatun Amalia

Bagi NU Pancasila bukanlah agama. la tidak dapat menggantikan agama. Sekalipun
Pancasila sebagai idiologi bangsa dan dasar negara mengandung nilai-nilai dan makna serta
bersifat normative namun dimensinya tetap hanya hanya sebatas didunia semata (Rusdi, 2024).
Sementara itu, di sisi lain, agama termasuk Islam adalah sebuah ajaran yang lahir dari Tuhan
Yang Maha Esa yang diimani oleh umatnya untuk mengimani Tuhan Yang Maha Esa serta
beribadah kepadaNya dan dituntut untuk berperilaku sesuai ajaran-ajaranNya demi keselamatan
dunia akhirat. Menurut NU sila pertama Pancasila yang menjiwai sila-sila lain adalah
mencerminkan tauhid menurut pengertian keimanan Islam. Sehubungan dengan itu maka
menurut NU penerimaan dan pengamalan Pancasila merupakan perwujudan menjalankan
syariat agama. Untuk itu NU akan selalu mengamankan dan mengingatkan pengertian yang
murni dan konsekwen dari Pancasila kepada semua pihak.

Menurut Sitompul (1989) ada tiga dasar pemikiran yang mendasari Deklarasi Hubungan
Pancasila dengan Islam. Pertama, Konsep Fitrah. Pada diri manusia pada dasarnya telah ada
bibit penerimaan terhadap Tuhan. Sistem masyarakat harus dinilai sebegai perkembangan
masyarakat yang lahir dari fitrah tersebut. Pancasila sebagai produk dari perkembangan
Masyarakat tersebut dan oleh karenanya dapat diterima. Penerimaan terhadap Pancasila tidak
akan menggantikan agama Islam yang berasal dari Allah Swt. Kedua, Konsep Ketuhanan. Bagi
NU Pasal 29 ayat 1 UUD NRI Tahun 1945 sudah cukup mengatur hubungan agama dan negara
dan negara dengan agama. Konsep Ketuhanan Yang Maha Esa merupakan konsep tauhid. Atas
dasar inilah negara Indonesia bukanlan negara sekuler dan juga bukan negara teokratis. Ketiga,
Pemahaman Sejarah. Umat Islam berperan penting dalam mengusir penjajah, ikut membentuk
negara dan mempertahanakan kemerdekaan (Suryana, et al., 2023). Untuk itu, ambil bagian
dalam perjuangan bangsa merupakan dari kewajiban umat Islam. Selain itu bagi NU yang
berhaluan ahlu al-Sunnah wal al-Jama’ah mentaati pemerintahan yang sah adalah bagian dari
perintah agama. Sedangkan Pancasila merupakan idiologi negara yang merupakan pemersatu
bangsa, oleh karenanya tidak ada alasan untuk menolaknya. Penerimaan NU terhadap Pancasila
sebagai asas tunggal tanpa menghilangkan spirit keislaman.

Pada tahun 1987 Rois Aam PBNU KH. Achmad Siddiq menyampaikan Pidato Iftitah
Munas Alim Ulama menyampaikan gagasan frilogy persaudaraan yang sangat terkenal yaitu
ukhuwah Islamiyah, ukhuwah wathaniyah dan ukhuwah basyariah. Gagasan trilogy ukhuwah
tersebut, penerimaan Pancasila sebagai asas tunggal dan kembali ke khittah 1926 merupakan
landasan NU dalam kehidupan berbangsa dan bernegara. Bagi NU, Islam adalah ajaran yang
bersifat universal yang dapat diberlakukan di seluruh dunia. Universalitas Islam merupakan
kekuatan umat Islam dalam membangun manusia dan masyarakat sesuai dengan kondisi dan
budaya masing-masing. Universitalitas Islam memungkinkan tampilan Islam yang berbeda-beda
sesuai dengan kebiasaan, adat dan ahwal ijjtima’iyyah seperti di Indonesia yang masyarakatnya
majemuk.

NU menyadari sepenuhnya kenyataan tentang pluralitas masyarakat sebagai sunnatullah.
Islam memberikan jaminan dan toleransinya dalam memelihara hubungan bersama dengan
meletakan nilai-nilai universal seperti keadilan, kebersamaan dan kejujuran dalam memelihara
kepada kehidupan bersama, dengan tidak mengingkari ada perbedaan dalam hal tertentu. Dalam
pandangan NU kehidupan berbangsa dan bernegara merupakan realitas kehidupan yang diyakini
merupakan bagian dari kecenderungan dan kebutuahn yang fitri dan manusiawi. Kehidupan
berbangsa dan bernegara.

Penolakan Khilafah

Terkait dengan seruan pendirian Khilafah Islamiyah, Nahdlatul Ulama (NU) berpandangan
bahwa Islam merupakan agama yang komprehensif (din syamil kamil) sehingga tidak mungkin
mengabaikan persoalan kenegaraan dan pemerintahan. Namun demikian, NU menegaskan
bahwa Islam dalam bidang politik tidak menetapkan bentuk dan sistem pemerintahan secararinci,
melainkan hanya memberikan panduan berupa nilai-nilai dan prinsip-prinsip dasar (mabadi
asasiyyah). Penentuan bentuk negara dan sistem pemerintahan sepenuhnya diserahkan kepada

;

Volume 10, Nomor 1, Februari 2026 101


http://issn.pdii.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1495416921&1&&2017
http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah

S JURNAL ILMIAH MUQODDIMAH: Nahdlatul Ulama dan Negara Kesatuan Republik Indonesia: Landasan

I K& Jurnal limu Sosial, Politik Dan Humaniora Ideologis, Historis, dan Keagamaan

\_“3h E-ISSN :2508-6236 e .
http:/jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah Sugeng Riyadi, Khikmatun Amalia

umat untuk disesuaikan dengan kondisi sosial, historis, dan kultural yang dihadapi.

Fakta sejarah pengangkatan para khalifah pada masa al-khulafa’ al-rasyidin menunjukkan
tidak adanya satu sistem baku dalam Islam. Abu Bakar diangkat melalui bai‘at, Umar melalui
istikhlaf, sementara Utsman dan Ali melalui mekanisme ahl al-hall wa al-‘aqd. Keragaman
mekanisme ini menegaskan bahwa Islam tidak menetapkan satu model suksesi politik yang
mengikat. Setelah periode tersebut, sejarah Islam justru diwarnai oleh beragam bentuk
pemerintahan monarkis, seperti Daulah Umayyah, Abbasiyah, Fatimiyah, hingga Utsmaniyah.

NU mengakui bahwa khilafah merupakan fakta sejarah pada masa tertentu, namun
menolak menjadikannya sebagai sistem normatif yang harus direstorasi pada masa kini. Pasca
Perang Dunia I, realitas politik global menunjukkan bahwa umat Islam hidup di bawah naungan
negara-bangsa modern, seperti Indonesia, Malaysia, Pakistan, Bangladesh, Turki, dan berbagai
negara di Timur Tengah. Kenyataan ini memiliki legitimasi fighiyyah, sebagaimana pandangan
Ibnu Taimiyyah yang membolehkan adanya kepemimpinan majemuk (fa‘addud al-a’immah)
karena luasnya wilayah Islam dan kompleksitas pengelolaan pemerintahan modern.

Dalam konteks global kontemporer, penolakan NU terhadap khilafah juga merupakan
respons kritis terhadap menguatnya gerakan Islam transnasional yang mengusung ide negara
Islam tunggal, seperti Hizbut Tahrir dan kelompok sejenis. Bagi NU, gagasan khilafah
transnasional tersebut bersifat utopis, ahistoris, dan tidak sejalan dengan realitas negara-bangsa
yang telah menjadi konsensus global. Selain itu, proyek khilafah transnasional seringkali
berhadap-hadapan secara ideologis dengan prinsip pluralisme, kewarganegaraan setara, dan
tata dunia internasional, sehingga berpotensi melahirkan konflik sosial dan politik lintas negara.
NU menegaskan bahwa yang utama dalam Islam adalah substansi, bukan bentuk simbolik
negara. Selama umat Islam memperoleh kebebasan untuk menjalankan ajaran syariat dan
negara mampu mewujudkan kemaslahatan publik, maka bentuk negara-bangsa dinilai sah
secara syar'i. Oleh karena itu, NU mendukung konsep negara-bangsa serta tata global yang adil,
termasuk kerja sama internasional melalui lembaga-lembaga global, sebagai basis
pengembangan Figh Peradaban yang berorientasi pada perdamaian, keadilan, dan kemanusiaan
universal.

Secara historis, sikap ini tercermin dalam konsistensi NU sejak masa perumusan negara.
NU memang mengajukan Islam sebagai dasar negara dalam BPUPKI dan kembali
memperjuangkannya dalam Konstituante (1956—-1959). Namun ketika terjadi kebuntuan politik,
NU menerima Pancasila dan UUD 1945 sebagai bentuk mu‘ahadah wataniyyah. Sikap tersebut
berlanjut dengan penolakan tegas NU terhadap proklamasi Negara Islam Indonesia (NII) oleh
Kartosuwiryo pada 1949, yang dipandang sebagai tindakan bughat. Sebaliknya, NU justru
mendukung legitimasi NKRI melalui pemberian status waliy al-amr al-dartri bi al-syaukah kepada
Presiden Soekarno pada 1954.

Konsistensi NU dalam menjaga NKRI juga tampak pada penerimaan Asas Tunggal
Pancasila pada masa Orde Baru, hingga sikap tegas NU di era kontemporer dalam menolak
ideologi khilafah transnasional. Dengan demikian, penolakan NU terhadap khilafah tidak hanya
berakar pada tradisi figh klasik, tetapi juga merupakan respons kontekstual terhadap dinamika
global, sekaligus upaya menjaga Islam tetap hadir sebagai rahmat bagi seluruh umat manusia
dalam tatanan dunia modern.

SIMPULAN DAN SARAN

Berdasarkan Berdasarkan tujuan penelitian, dapat disimpulkan bahwa Nahdlatul Ulama
(NU) memiliki pendirian yang konsisten, moderat, dan berkelanjutan dalam memandang Negara
Kesatuan Republik Indonesia (NKRI) sebagai bentuk negara yang sah dan sejalan dengan nilai-
nilai Islam. Penerimaan NU terhadap Pancasila dan UUD 1945 bukan sekadar kompromi politik,
melainkan pilihan ideologis yang berorientasi pada kemaslahatan umat, persatuan bangsa, serta
stabilitas kehidupan bernegara. Temuan ini menegaskan bahwa pemikiran keislaman NU mampu
menjembatani relasi antara agama dan negara dalam konteks negara-bangsa modern tanpa
harus mengedepankan formalisasi negara Islam atau simbol-simbol politik keagamaan. Secara

Volume 10, Nomor 1, Februari 2026 102


http://issn.pdii.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1495416921&1&&2017
http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah

)N JURNAL ILMIAH MUQODDIMAH: Nahdlatul Ulama dan Negara Kesatuan Republik Indonesia: Landasan

Jurnal limu Sosial, Politik Dan Humaniora Ideologis, Historis, dan Keagamaan
\_“3h E-ISSN :2508-6236

http:/jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah Sugeng Riyadi, Khikmatun Amalia

teoretis, penelitian ini berimplikasi pada penguatan paradigma Islam moderat dan kontekstual
dalam kajian hubungan Islam dan negara. Pemikiran NU menunjukkan bahwa prinsip-prinsip
Islam (mabadi’ asasiyyah) dapat diartikulasikan secara substantif dalam sistem politik modern,
sekaligus menjadi kritik terhadap pendekatan ideologis transnasional yang memaksakan model
khilafah atau negara Islam tunggal. Dengan demikian, NU memberikan kontribusi penting bagi
pengembangan teori politik Islam yang adaptif, historis, dan berbasis pada realitas sosial
masyarakat majemuk. Secara praktis, temuan penelitian ini memiliki implikasi signifikan bagi
kebijakan publik di Indonesia, khususnya dalam menangani kelompok radikal dan ekstremis.
Pendekatan “moderasi beragama” ala NU dapat dijadikan rujukan strategis oleh pemerintah dalam
merumuskan kebijakan deradikalisasi yang tidak semata-mata bersifat represif, tetapi
menekankan pendekatan kultural, edukatif, dan keagamaan. Dengan mengarusutamakan nilai
tawassuth (moderasi), tasamuh (toleransi), dan tawazun (keseimbangan), negara dapat
membangun kontra-narasi ideologis yang lebih efektif terhadap gerakan Islam transnasional
radikal yang menolak negara-bangsa dan Pancasila. Pendekatan ini juga berpotensi memperkuat
legitimasi kebijakan negara di mata umat Islam karena berakar pada otoritas keagamaan yang
diakui secara sosial dan historis.

Berdasarkan temuan tersebut, penelitian selanjutnya disarankan untuk mengkaji secara
lebih mendalam implementasi pemikiran politik NU dalam praktik kebijakan publik, khususnya
dalam bidang pendidikan keagamaan, program deradikalisasi, serta peran generasi muda NU
dalam merawat komitmen kebangsaan di tengah dinamika ideologi global dan tantangan
kontempore.

DAFTAR PUSTAKA

Al Hashas, M. N., Hakim, A. L., & Alfaridzih, A. (2025). Agama, budaya, dan negara: Formulasi
nasionalisme dalam pemikiran Nahdlatul Ulama dan Muhammadiyah. Zawiyah: Jurnal
Pemikiran Islam, 11(2), 92-116.

Al-Bukhart, M. ibn I. (n.d.). Sahih al-Bukhari. Dar al-Fikr.

Al-Ghazali, A. H. M. (2004). Al-iqtisad fi al-i'tiqad. Dar al-Kutub al-‘limiyyah.

Al-Quran al-Karim. (n.d.). Al-Quran dan terjemahannya. Kementerian Agama Republik
Indonesia.

Al-Taimiyyah, A. A. (1998). Al-siyasah al-shar'iyyah fi islah al-raT wa al-ra‘iyyah. Dar al-Kutub al-
‘llmiyyah.

Atjeh, A. (1966). Kebangkitan dunia baru Islam di Indonesia. Dalam L. Stoddard (Ed.), Dunia baru
Islam (pp. 295-332). Panitia Penerbit Menteri Koordinator Kesejahteraan RI.

Azra, A. (2020). Islam Indonesia: Kontribusi Islam dalam membangun negara-bangsa. Jakarta:
Mizan.

Bukhori, A., & Jadidah, A. (2023). Ideologi dan aqgidah Aswaja an-Nahdliyah. Jurnal Studi
Pesantren, 3(1), 18-32.

Burhani, A. N. (2022). Mainstream Islamic organizations and religious moderation in Indonesia.
Journal of Indonesian Islam, 16(1), 1-22. https://doi.org/10.15642/J11S.2022.16.1.1-22

Creswell, J. W. (2014). Research design: Qualitative, quantitative, and mixed methods
approaches (4th ed.). Sage Publications.

Devitasari, A. C., Putri, F. D. A., & Birsyada, M. . (2025). Jejak sejarah tradisi intelektual Nahdlatul
Ulama pada masa awal pendirian (1920-an). Estoria: Journal of Social Science and
Humanities, 5(2), 815-831.

Farih, A. (2016). Nahdlatul Ulama (NU) dan kontribusinya dalam memperjuangkan kemerdekaan
dan mempertahankan Negara Kesatuan Republik Indonesia (NKRI). Walisongo: Jurnal
Penelitian Sosial Keagamaan, 24(2), 251-284.

Farih, A. (2019). Ideologi khilafah dan tantangan terhadap negara-bangsa Indonesia. Jurnal Politik
Islam, 4(2), 145—-162.

Farih, A. (2019). Konsistensi Nahdlatul Ulama dalam mempertahankan Pancasila dan Negara

Volume 10, Nomor 1, Februari 2026 103


http://issn.pdii.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1495416921&1&&2017
http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah

S JURNAL ILMIAH MUQODDIMAH: Nahdlatul Ulama dan Negara Kesatuan Republik Indonesia: Landasan

I K& Jurnal limu Sosial, Politik Dan Humaniora Ideologis, Historis, dan Keagamaan

\_“3h E-ISSN :2508-6236 e .
http:/jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah Sugeng Riyadi, Khikmatun Amalia

Kesatuan Republik Indonesia di tengah wacana negara Islam. Jurnal Politik Walisongo,
1(1), 1-20.

Fuad, A. J. (2020). Akar sejarah moderasi Islam pada Nahdlatul Ulama. Tribakti: Jurnal Pemikiran
Keislaman, 31(1), 153—-168.

Fugaha, A. (n.d.). Ahkamul fugaha (p. 992).

Gumati, R. W., & Ridwan, |. (2023). lImu kalam: Memahami teologi Islam secara komprehensif,
normatif, dan historis. CV. Intake Pustaka.

Ibn Khalddn, A. R. (2005). Al-muqaddimah. Dar al-Fikr.

Keputusan Komisi Bahtsul Masail Ad-Diniyyah Al-Maudhu’yyah Munas Alim Ulama dan Konbes
Nahdlatul Ulama. (2012). Keputusan Bahtsul Masail tentang kenegaraan (p. 1066). PBNU.

Kuswana, D. (2025). Agama dan gerakan sosial: Dari ideologi ke politik. Cipta Media Nusantara.

Mansur, A. (2024). Menelaah penguatan kecerdasan ideologis yuridis (teologis historis). Tazkiah:
Journal of Islamic Education, 1(2), 85-95.

Marfiando, B. (2020). Pembubaran Hizbut Tahrir Indonesia (HTI) ditinjau dari kebebasan
berserikat. Jurnal llmu Kepolisian, 14(2), 13-23.

Muhtadi, B. (2021). The resilience of moderate Islam: Nahdlatul Ulama and Indonesia’s
democratic consolidation. Asian Survey, 61(5), 901-924.
https://doi.org/10.1525/as.2021.61.5.901

Mujib, A., Yunita, Y., Amrullah, M. K., & Muradi, A. (2021). Nahdlatul Ulama di tengah gelombang
disrupsi: Meneguhkan Islam Nusantara, mempertahankan NKRI.

Mujibuddin, M. (2022). Radikalisme, terorisme, dan Islamisme. IRCiSoD.

Musaddad, E. (2025). Dinamika ijtihad ulama NU dari masa ke masa. Penerbit A-Empat.

Muslim ibn al-Hajjgj. (n.d.). Sahih Muslim. Dar |hya’ al-Turath al-‘Arabr.

Nahdlatul Ulama. (1936). Keputusan Bahtsul Masa'il tentang status wilayah Hindia Belanda.
PBNU.

Nahdlatul Ulama. (1954). Keputusan Alim Ulama tentang waliy al-amri al-dardri bi al-shawkah.
PBNU.

Nahdlatul Ulama. (1984). Hasil Muktamar Nahdlatul Ulama ke-27: Hubungan Pancasila dan Islam.
PBNU.

Nahdlatul Ulama. (2015). Anggaran Dasar dan Anggaran Rumah Tangga Nahdlatul Ulama.
PBNU.

Rahman, Z. A., & Syamsuri, A. (2020). NU dan Dar al-Islam: Sebuah kajian terhadap konstelasi
syariat Islam di Indonesia. Empirisma: Jurnal Pemikiran dan Kebudayaan Islam, 29(1), 1—
13.

Rusdi, M. I. F. (2024). Gerakan pembaharuan Islam pra dan pasca kemerdekaan Indonesia:
Gerakan dan pemikiran Nahdlatul Ulama (NU). JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam,
6(1), 1-7.

Sitompul, E. M. (1989). NU dan Pancasila: Sejarah dan peranan NU dalam perjuangan UUD 1945.
Pustaka Sinar Harapan.

ST, A. S. (2021). Sumber hukum Islam menurut doktrin Ahlus Sunnah wal Jama’ah. The
International Journal of Pegon: Islam Nusantara Civilization, 5(1), 1-24.

Syah, M. K. T., & Setia, P. (2021). Radikalisme Islam: Telaah kampanye khilafah oleh Hizbut
Tahrir Indonesia (HTI) pra-pembubaran oleh pemerintah. Jurnal Iman dan Spiritualitas,
1(4), 523-535.

Thaba, A. A. (1996). Islam dan negara dalam politik Orde Baru. Gema Insani Press.

Ulum, M., & Wahid, A. (2019). Fikih organisasi: Reaktualisasi sejarah Nahdlatul Ulama (NU) di
Indonesia. Al-Insyiroh: Jurnal Studi Keislaman, 5(2), 54—75.

Zarkasyi, H. F. (2023). Religious authority and the discourse of khilafah in contemporary
Indonesia. Studia Islamika, 30(3), 475-504. https://doi.org/10.36712/sdi.v30i3.21045

Zed, M. (2014). Metode penelitian kepustakaan. Yayasan Obor Indonesia.

Zuhri, A. M. (2019). Sanad ideologi radikal: Jejak historis dan pengaruh doktrin Khawarij dalam
organisasi teror dunia. Nawa Litera Publishing.

Volume 10, Nomor 1, Februari 2026 104


http://issn.pdii.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1495416921&1&&2017
http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah

