JURNAL ILMIAH MUQODDIMAH: Nilai Filosofis Tradisi Tabuik Dalam Kehidupan Sosial Masyarakat
Cae ;;{ Jurnal limu Sosial, Politik Dan Humaniora Pariaman

E-ISSN : 2598-6236
http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah Silvina Tri Dewi, Siti Fatimah, Azmi Fitrisia

P-ISSN: 2548-5067
E-ISSN: 2598-6236

oddlmah

]urnal Ilmu Sosial, Politik dan Humaniora UNIVERSITAS MUHAMUADIYAH
TAPANULI BELATAN

Nilai Filosofis Tradisi Tabuik Dalam Kehidupan Sosial Masyarakat
Pariaman

Silvina Tri Dewi", Siti Fatimah?, Azmi Fitrisia®

Universitas Negeri Padang, Padang, Indonesia

Silvinatridewi88@gmail.com™
sitifatimah@fis.unp.ac.id?
azmifitrisia@fis.unp.ac.id®

Abstrak

Penelitian ini bertujuan mengkaiji secara aksiologis nilai-nilai yang terkandung dalam Tradisi Tabuik sebagai
warisan budaya di kehidupan sosial masyarakat Pariaman. Tradisi tahunan yang memperingati syahidnya
Husain bin Ali di Karbala ini telah mengalami dinamika nilai signifikan, bergeser dari ritual yang sakral
menuju komodifikasi pariwisata. Penelitian ini menggunakan metode studi kepustakaan kualitatif, dengan
menganalisis sembilan tahapan ritual utama Tabuik mulai dari Mambuek Deraga hingga Tabuik Dibuang
Kalauik. Hasil Penelitian menunjukkan bahwa Tabuik mengandung nilai aksiologi yang kompleks yang
terbagi menjadi empat dimensi utama: Religius, Sosial, Estetika, dan Ekonomi. Dialektika nilai Religius dan
Ekonomi menjadi fokus, di mana desakralisasi diimbangi oleh fungsi pragmatisnya dalam memperkuat
integrasi sosial dan ekonomi lokal Pariaman. Kesimpulannya, nilai filosofis Tabuik bertumpu pada
kesetiaan, persatuan komunal, dan utilitas kebudayaan sebagai penggerak pariwisata berkelanjutan.

Kata kunci: Aksiologi, Pariaman, Tabuik.

Abstract

This study aims to axiologically examine the values embedded in the Tradisi Tabuik as a cultural heritage
within the social life of the Pariaman community. This annual tradition, commemorating the martyrdom of
Husain bin Ali in Karbala, has undergone significant value dynamics, shifting from a sacred ritual to the
commoadification of tourism. The study employs a qualitative literature review method, analyzing nine main
ritual stages of Tabuik, from Mambuek Deraga to Tabuik Dibuang Kalauik. The findings indicate that
Tabuik contains complex axiological values divided into four main dimensions: religious, social, aesthetic,
and economic. The dialectic between religious and economic values becomes the focus, where
desacralization is balanced by its pragmatic function in strengthening social and local economic integration
in Pariaman. In conclusion, the philosophical values of Tabuik rest on loyalty, communal unity, and cultural
utility as drivers of sustainable tourism.

Key words: Axiology, Pariaman, Tabuik

PENDAHULUAN

Budaya Minangkabau di Sumatera Barat dikenal secara universal sebagai salah satu
kebudayaan dengan sistem matrilineal terbesar di dunia yang mengatur garis keturunan dan
harta pusaka (Setiadi Elly M., 2007). Sistem ini secara mendasar membentuk struktur sosial
masyarakatnya, di mana kaum perempuan memegang posisi sentral dalam pengelolaan rumah
tangga dan warisan adat. Institusi adat dipimpin oleh Panghulu atau Datuk, yang
pengangkatannya memerlukan musyawarah dan konsensus bersama dari Karapatan Adat

Volume 10, Nomor 1, Februari 2026 1


http://issn.pdii.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1495416921&1&&2017
http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah
mailto:Silvinatridewi88@gmail.com
mailto:sitifatimah@fis.unp.ac.id2
mailto:azmifitrisia@fis.unp.ac.id

')N JURNAL ILMIAH MUQODDIMAH: Nilai Filosofis Tradisi Tabuik Dalam Kehidupan Sosial Masyarakat

Jurnal limu Sosial, Politik Dan Humaniora Pariaman
. c“m  E-ISSN :2598-6236

http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah Silvina Tri Dewi, Siti Fatimah, Azmi Fitrisia

Nagari dan seluruh kaum (maangkek panghulu sakato kaum). Prinsip musyawarah dan mufakat
ini menjadi fondasi utama dalam menjaga keharmonisan sosial di tengah masyarakat
Minangkabau yang tersebar luas (Revita, 2013). Oleh karena itu, setiap aktivitas sosial-budaya
selalu terikat pada norma-norma komunal yang ketat demi menjaga tatanan yang telah
diwariskan turun-temurun.

Kerangka filosofis utama yang menjadi landasan nilai di Minangkabau adalah Adat Basandi
Syarak, Syarak Basandi Kitabullah (ABS-SBK), yang menempatkan syariat Islam sebagai sumber
hukum dan nilai tertinggi. Falsafah ini secara eksplisit menyatakan bahwa setiap orang
Minangkabau harus beragama Islam, karena adat istiadat yang berlaku tidak boleh bertentangan
dengan ajaran Al-Quran. Penerapan ABS-SBK terlihat nyata dalam kehidupan sehari-hari,
misalnya dalam nilai religi merantau yang dianggap sebagai perjalanan ibadah (Riswadi, 2021).
Konsep etika dalam falsafah ini meliputi nilai-nilai moral yang mengatur tingkah laku agar sesuai
dengan norma agama, yang mencerminkan upaya Minangkabau menyeimbangkan tradisi dan
teologi (Zulfis, 2001). Landasan filosofis ini menunjukkan bahwa nilai-nilai budaya Minangkabau
secara inheren adalah nilai etis dan spiritual yang terkait erat dengan konsep kebaikan.

Tradisi Tabuik di Pariaman, Sumatera Barat, merupakan ritual tahunan yang
diselenggarakan sebagai manifestasi peringatan Asyura, yaitu hari wafatnya Husain bin Ali, cucu
Nabi Muhammad SAW, dalam Pertempuran Karbala (Muhammad, 2023). Diperkirakan tradisi ini
mulai berkembang di wilayah Pariaman pada awal abad ke-19, sekitar tahun 1826 hingga 1828
Masehi, yang dibawa oleh komunitas Syiah yang berinteraksi dengan masyarakat lokal. Tabuik
secara harfiah merujuk pada replika peti atau tabut peninggalan Nabi Musa, meskipun dalam
konteks Pariaman ia merepresentasikan makhluk legenda Buraq yang membawa jenazah Husain
ke surga. Pada masa awalnya, ritual ini memiliki nilai sakral dan religiusitas yang sangat tinggi,
dianggap sebagai cara merayakan hari besar keagamaan oleh para penganutnya (Gibran S.,
2015). Tradisi ini kemudian berkembang menjadi warisan budaya yang tak terpisahkan dari
identitas masyarakat pesisir Pariaman hingga saat ini.

Sebelum Tabuik diangkat menjadi agenda pariwisata utama, ritual ini berfungsi sebagai
cerminan sikap dan gaya hidup masyarakat setempat yang menjaga memori Kkolektif
mereka.Tradisi ini telah hidup di Pariaman selama dua abad, menampung unsur seni rupa, musik,
teater, dan tari, yang semuanya sarat makna simbolis (Arwam, 2020). Nilai utama yang
ditekankan adalah tentang kesetiaan, keberanian, dan perlawanan terhadap ketidakadilan, yang
diwariskan melalui serangkaian prosesi yang khidmat (Taufig, 2025). Fungsi sosial utama dari
Tabuik saat itu adalah sebagai ajang berkumpul dan mempererat tali silaturrahmi antarwarga
Pariaman yang mungkin terpisah karena jarak atau waktu.18 Dalam konteks kultural
Minangkabau, Tabuik berperan sebagai wadah integrasi sosial, di mana masyarakat bersatu
dalam melaksanakan tatanan ritual yang rumit.

Memasuki abad ke-21, dinamika Tabuik mengalami pergeseran nilai yang signifikan,
terutama ketika pemerintah daerah mulai melihat potensi ekonominya. Perubahan ini
menyebabkan desakralisasi ritus, di mana fokus beralih dari peringatan religius yang khidmat
menjadi tontonan hiburan massal bagi wisatawan (Gibran S., 2015). Komodifikasi Tabuik
dilakukan sebagai upaya pemerintah kota untuk memanfaatkan tradisi tersebut sebagai alat
pengembangan pariwisata guna meningkatkan kunjungan dan pendapatan daerah (Ilham Azzikri,
2024). Meskipun elemen-elemen ritual yang khas tetap dipertahankan, nilai spiritual yang
mendalam dikhawatirkan memudar seiring dengan meningkatnya aspek hiburan seperti musik
dan keramaian (llham Azzikri, 2024). Konflik nilai ini memunculkan dialektika antara idealisme
etis para pelaku tradisi dan kebutuhan pragmatis pemerintah dalam menggerakkan
perekonomian lokal.

Pada tahun 2024 hingga 2025, Tradisi Tabuik telah dikukuhkan sebagai Pesona Budaya
Hoyak Tabuik Piaman, yang pelaksanaannya mengikuti jadwal ketat dari 1 hingga 10 Muharram,
dengan dukungan penuh pemerintah. Pengelolaan Tradisi Tabuik di Pariaman menunjukkan
pendekatan kreatif pemerintah daerah yang mengintegrasikan nilai estetika dan religius dengan
aspek ekonomi pragmatis, seperti melalui pengembangan event budaya berkelanjutan yang

Volume 10, Nomor 1, Februari 2026 2


http://issn.pdii.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1495416921&1&&2017
http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah

')N JURNAL ILMIAH MUQODDIMAH: Nilai Filosofis Tradisi Tabuik Dalam Kehidupan Sosial Masyarakat

Jurnal limu Sosial, Politik Dan Humaniora Pariaman
. c“m  E-ISSN :2598-6236

http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah Silvina Tri Dewi, Siti Fatimah, Azmi Fitrisia

melibatkan kolaborasi pemuda dan komunitas. Inovasi ini mencakup desentralisasi layanan
pariwisata, kemitraan publik-swasta, serta partisipasi warga dalam promosi digital, sehingga
menciptakan nilai interaktif sosial yang selaras dengan prinsip Adat Basandi Syarak, Syarak
Basandi Kitabullah (ABS-SBK) sambil mendongkrak Pendapatan Asli Daerah (PAD). Dalam
kerangka pembangunan berkelanjutan berbasis budaya (sustainable cultural development),
strategi ini merefleksikan keseimbangan antara pelestarian warisan adat dan pemberdayaan
ekonomi, sebagaimana terlihat pada visi Kota Pariaman 2025-2030 yang menjadikan Tabuik
sebagai ikon wisata kreatif berbasis budaya-agama, dengan pemberdayaan pemuda sebagai
agen perubahan untuk menjaga keberlanjutan lingkungan dan sosial. Keberlangsungan tradisi ini
mencerminkan keberhasilan pemerintah dalam mengemas warisan budaya menjadi atraksi
wisata tanpa sepenuhnya menghilangkan esensi ritualitas yang ada (llham Azzikri, 2024).
Pendekatan holistik ini menghindari desakralisasi total dengan memperkuat refleksi kritis
komunitas lokal, sehingga tradisi tetap menjadi modal pembangunan yang inklusif dan adaptif
terhadap dinamika global.

METODE

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan deskriptif interpretatif
untuk mendalami nilai-nilai filosofis tradisi Tabuik di Pariaman melalui kerangka Filsafat
Kebudayaan dan Simbolik, yang berfokus pada pemahaman makna, norma, dan hukum tersirat
dalam praktik ritual tersebut. Data dikumpulkan secara utama melalui studi kepustakaan, meliputi
jurnal ilmiah, literatur filsafat dan antropologi, serta dokumen kebijakan hingga tahun 2025,
dengan perhatian khusus pada pergeseran nilai Tabuik dari sifat sakral ke arah komodifikasi
pariwisata. Analisis data menggunakan model kualitatif interaktif terdiri atas tiga tahap: reduksi
data untuk menyaring dan mengorganisasi informasi penting terkait prosesi ritual dan teori
aksiologi; penyajian data dalam bentuk narasi rinci dan diagram kategori nilai aksiologis; dan
penarikan kesimpulan melalui sintesis dan verifikasi dengan membandingkan data yang
bertentangan, menghasilkan kesimpulan yang mengaitkan makna filosofis Tabuik dengan
konteks sosial budaya masyarakat Pariaman secara komprehensif dan kredibel.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Berikut ini disajikan dalam bentuk tabel, beberapa kajian penelitian dalam kurun waktu
beberapa tahun terakhir:

Tabel 1
Kajian Penelitian Terdahulu
No. Judul Penulisan/Tahun Jurnal Pembahasan
1. | Tradisi Tabuik di | Gibran M.K & | JOM FISIP | Studi tentang sejarah dan ritual
Kota Pariaman | Bahri S./ 2015 Journal Tabuik, pergeseran nilai sakral kea
rah komodifikasi pariwisata, serta
fungsi sosial dan budaya Tabuik.
2. | Tradisi Tabuik: | [lham Prokabar Pembahasan tentang pergeseran
Dari Sakral Azzikri/2024 Tbuik dari ritual sakral ke atraksi
Hingga wisata, desakralisasi, dan dampak
Komodifikasi ekonomi terhadap masyarakat lokal
3. Kesalehan nan | Andoni Y.2010 Jurnal Al- | Kajian Fenomena desekralisasi
Terlampaubhi: Qurba ritula Tabuik dalam konteks
Desekralisasi modern, termasik kritik terhadap
Ritus Hoyak komodifikasi dan dampaknya pada
Hosen nilai sakral.
Pariaman
Sumatera Barat

Sumber : Peneliti, 2025

Volume 10, Nomor 1, Februari 2026


http://issn.pdii.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1495416921&1&&2017
http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah

')N JURNAL ILMIAH MUQODDIMAH: Nilai Filosofis Tradisi Tabuik Dalam Kehidupan Sosial Masyarakat

Jurnal limu Sosial, Politik Dan Humaniora Pariaman
. c“m  E-ISSN :2598-6236

http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah Silvina Tri Dewi, Siti Fatimah, Azmi Fitrisia

1. Makna Simbolik Upacara Tabuik (Kajian Aspek Sosial)
a. Upacara Mambuek Deraga

Proses Pelaksanaan Mambuek Deraga merupakan kegiatan pra-Tabuik yang berfungsi
sebagai penanda dimulainya persiapan fisik dan komunal sekitar dua minggu sebelum 1
Muharram. Proses ini melibatkan pembentukan panitia pelaksana dari dua kelompok Tabuik
utama, yaitu Tabuik Pasa dan Tabuik Subarang, yang dikoordinasikan secara terpisah. Kegiatan
utama meliputi rapat musyawarah untuk menentukan keputusan bersama, pengumpulan dana
sukarela, dan persiapan bahan-bahan struktural untuk konstruksi replika Tabuik. Selain itu,
terdapat persiapan kuliner khas Pariaman, seperti kue-kue tradisional, yang mengiringi proses
pembuatan di rumah Tabuik. Fase ini secara struktural sangat penting karena memastikan
kesiapan logistik dan finansial kedua kelompok Tabuik untuk menjalankan seluruh rangkaian
ritual yang telah ditetapkan.

Secara simbolik, Mambuek Deraga mengandung makna niat suci dan semangat gotong
royong yang menjadi landasan filosofis masyarakat Minangkabau dalam menjalankan kegiatan
sosial. Proses pengumpulan dana dan bahan menunjukkan adanya nilai partisipasi komunal yang
tinggi, di mana seluruh lapisan masyarakat merasa memiliki tradisi tersebut. Deraga atau rumah
Tabuik menjadi pusat spiritual dan sosial sementara, melambangkan kesiapan mental kolektif
untuk memulai peringatan panjang selama sepuluh hari. Keterlibatan dua kelompok Tabuik yang
beroperasi secara paralel sejak awal menunjukkan adanya nilai kompetisi yang sehat sekaligus
pengakuan terhadap dualisme sosial yang dipertahankan. Filosofi dari tahap ini adalah bahwa
perayaan Tabuik adalah tanggung jawab bersama yang memerlukan kesatuan tekad dan sumber
daya.

b. Upacara Maambiak Tanah Deraga

Prosesi Maambiak Tanah Deraga secara resmi menandai dimulainya rangkaian ritual pada
1 Muharram dan dilaksanakan di malam hari, sering diiringi obor dan tabuhan gendang. Anak
Tabuik dari masing-masing kelompok (Pasa dan Subarang) melakukan prosesi di lokasi yang
berbeda, namun uniknya, mereka mengambil tanah di wilayah administratif kelompok lawan.
Prosesi melibatkan anak Tabuik yang menyelam hingga ke dasar sungai untuk mengambil
segenggam tanah, yang kemudian dimasukkan ke dalam wadah khusus (belangga) dan
dibungkus dengan kain putih. Tanah yang telah disakralkan ini kemudian diarak kembali ke rumah
Tabuik masing-masing, dan dijaga di atas baki dengan penuh khidmat, menciptakan
pemandangan magis di pinggir jalan.

Ritual Maambiak Tanah memiliki makna filosofis yang mendalam mengenai kesucian asal-
usul manusia dan pengingat akan kematian. Tanah yang diambil dari dasar sungai
melambangkan bahwa manusia berasal dari tanah dan akan kembali kepadanya, menekankan
dimensi spiritual yang mengingatkan akan kefanaan (Today, 2025). Makna sosial yang paling
penting dari ritual ini adalah simbol persatuan yang harmonis antara Tabuik Pasa dan Tabuik
Subarang, melalui pertukaran lokasi pengambilan tanah. Tindakan simbolis ini menegaskan
bahwa meskipun terdapat dualisme kelompok, inti dari tradisi ini adalah kebersamaan dan
pengakuan terhadap entitas sosial yang berbeda. Oleh karena itu, Maambiak Tanah menjadi
penanda awal yang sarat dengan nilai etika spiritual dan sosial dalam kehidupan komunal
Pariaman.

c. Upacara Manabang Batang Pisang

Prosesi Manabang Batang Pisang dilaksanakan pada 5 Muharram sebagai ritual kedua yang
menandai kekerasan yang terjadi di Karbala. Sebelumnya, batang pisang dan tebu ditanam di
lokasi yang telah ditentukan, kemudian pedang yang akan digunakan diarak oleh orang tuo tabuik
dan anak tabuik menuju lokasi tersebut. Penebangan dilakukan menggunakan pedang tajam
untuk menunjukkan ketangkasan dan kekuatan, yang sering disertai dengan ritual basalisiah
(perselisihan) simbolik antara kelompok Pasa dan Subarang di Simpang Tugu Tabuik. Setelah
ditebang, batang pisang dan tebu dibawa kembali ke deraga dan diletakkan di dekat pusara
(makam simbolis) untuk penyimpanan.

Volume 10, Nomor 1, Februari 2026


http://issn.pdii.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1495416921&1&&2017
http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah

')N JURNAL ILMIAH MUQODDIMAH: Nilai Filosofis Tradisi Tabuik Dalam Kehidupan Sosial Masyarakat

Jurnal limu Sosial, Politik Dan Humaniora Pariaman
. c“m  E-ISSN :2598-6236

http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah Silvina Tri Dewi, Siti Fatimah, Azmi Fitrisia

Manabang Batang Pisang secara simbolis melambangkan ketajaman pedang yang
digunakan Husain dalam pertempuran Karbala, sekaligus menjadi tuntutan atas kematiannya
(Kominfo Kota Pariaman, 2025). Makna filosofisnya sangat kuat pada aspek regenerasi dan
keberanian, di mana batang pisang dipilih karena meskipun ditebang, ia akan memunculkan
tunas baru. Hal ini menyiratkan perlunya masyarakat Minangkabau, khususnya Pariaman, untuk
terus menyiapkan generasi penerus yang kuat iman dan tangguh, yang berani melawan
ketidakadilan. Ritual basalisiah yang terjadi di tengah prosesi ini berfungsi sebagai katarsis sosial,
memungkinkan pelepasan ketegangan antar kelompok Tabuik tanpa menimbulkan dendam
berkelanjutan.

d. Upacara Maatam Panja

Upacara Maatam Panja dilaksanakan pada 7 Muharram, yang merupakan tahap penting
dalam mempersiapkan bagian utama replika Tabuik. Panja adalah wadah yang secara simbolis
akan menyimpan jasad Husain, berbentuk seperti jari-jari atau tangan, yang kemudian akan
diarak pada malam harinya. Ritual ini dilakukan oleh penghuni daraga dengan cara mengitari
area deraga sambil membawa Panja, pedang, dan peralatan Tabuik lainnya setelah shalat
Dzuhur. Prosesi ini bersifat reflektif dan khidmat, seringkali diiringi ratapan atau nyanyian duka
yang berfokus pada peristiwa tragis Karbala. Maatam menjadi jembatan antara tahap simbolisasi
kekerasan dan tahap pengumpulan jasad, menekankan perenungan spiritual.

Makna utama Maatam Panja adalah mengajak masyarakat untuk melakukan perenungan
mendalam terhadap perjuangan, pengorbanan, dan ajaran yang ditinggalkan oleh Husain bin Ali.
Ritual ini berfungsi sebagai pengingat kolektif akan peristiwa duka di Karbala, memperkuat nilai-
nilai kesetiaan dan keberanian yang termuat dalam sejarah tersebut (Taufig, 2025). Maatam
menegaskan kembali dimensi spiritual dan etika Tabuik, memastikan bahwa makna teologis di
balik tradisi tidak hilang di tengah keramaian perayaan. Proses mengitari daraga dengan
peralatan Tabuik melambangkan persiapan jasad dan pemakaman simbolis, menekankan nilai-
nilai religius dan spiritualitas. Upacara ini merupakan upaya menjaga memori kolektif terhadap
nilai-nilai luhur melalui ritual budaya.

e. Upacara Maarak Panja/Maarak Jari-Jari

Prosesi Maarak Panja atau Maarak Jari-Jari dilaksanakan pada malam hari 7 Muharram
setelah ritual Maatam Panja selesai dilakukan. Panja yang diarak ini melambangkan bagian dari
tubuh Husain yang terkumpul kembali setelah syahid di Karbala. Pengarakan dilakukan dengan
membawa Panja mengelilingi permukiman, yang merupakan tradisi yang unik karena pada saat
yang sama berfungsi untuk meminta sumbangan dari warga setempat, menunjukkan partisipasi
komunal. Arak-arakan ini memperlihatkan unsur seni pertunjukan dan interaksi langsung dengan
masyarakat, menandakan bahwa kegiatan Tabuik adalah milik bersama. Prosesi ini juga menjadi
salah satu momen pertemuan pertama antara kelompok Tabuik Pasa dan Subarang di Simpang
Tabuik, yang kadang memicu basalisiah.

Makna simbolik utama dari Maarak Jari-Jari adalah manifestasi visual dari upaya
mengumpulkan jasad atau bagian-bagian tubuh Husain bin Ali di Karbala, menunjukkan dimensi
kesedihan dan pengorbanan. Secara sosial, ritual ini memiliki nilai pragmatis yang kuat karena
merupakan wujud nyata dari penggalangan dana dan pengumpulan sumber daya, yang
melibatkan partisipasi aktif seluruh warga Pariaman. Sumbangan yang terkumpul menegaskan
bahwa pelaksanaan Tabuik adalah hasil gotong royong dan kesediaan komunal untuk
menanggung beban tradisi secara kolektif. Kehadiran basalisiah dalam arak-arakan ini berfungsi
sebagai mekanisme sosial untuk melepaskan ketegangan dualisme Pasa dan Subarang,
sebelum kembali rukun menuju puncaknya.

f. Upacara Maarak Saroban

Prosesi Maarak Saroban dilaksanakan pada hari ke-8 Muharram dan merupakan salah satu
ritual yang paling sakral karena berfokus pada simbol pengorbanan. Dalam ritual ini, sorban yang
secara simbolis berlumuran darah Husain diarak keliling kota Pariaman, yang bertujuan untuk

Volume 10, Nomor 1, Februari 2026 °


http://issn.pdii.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1495416921&1&&2017
http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah

')N JURNAL ILMIAH MUQODDIMAH: Nilai Filosofis Tradisi Tabuik Dalam Kehidupan Sosial Masyarakat

Jurnal limu Sosial, Politik Dan Humaniora Pariaman
. c“m  E-ISSN :2598-6236

http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah Silvina Tri Dewi, Siti Fatimah, Azmi Fitrisia

memperlihatkan pengorbanan tersebut kepada masyarakat luas. Arak-arakan ini bersifat khidmat
dan serius, menekankan sisi heroik dan kesyahidan peristiwa Karbala. Sama seperti Maarak Jari-
Jari, prosesi ini mempertemukan kedua kelompok Tabuik Pasa dan Subarang, yang meskipun
masih mungkin terjadi basalisiah, namun pada akhirnya berfungsi menyatukan massa dalam
penghormatan bersama.

Maarak Saroban mengandung makna simbolik yang sangat kuat sebagai peringatan atas
syahidnya Husain dan penegasan nilai kepahlawanan. Sorban yang berlumuran darah
melambangkan pengorbanan tertinggi demi kebenaran, yang sejalan dengan nilai etika
Minangkabau tentang pembelaan terhadap keadilan. Secara sosial, ritual ini memainkan peran
penting dalam menyatukan masyarakat Pariaman melalui memori kolektif akan duka dan
penghormatan heroik yang sama. Tradisi ini menjadi wujud nyata bagaimana komunitas menjaga
ingatan mereka terhadap nilai-nilai luhur melalui seni ritual, memperkuat kohesi sosial dan
menumbuhkan semangat perlawanan terhadap ketidakadilan.

g. Upacara Tabuik Naik Pangkek

Prosesi Tabuik Naik Pangkek dilaksanakan pada pagi hari puncak perayaan, yaitu 10
Muharram, yang melibatkan penyatuan fisik kedua bagian Tabuik. Kedua Tabuik—Tabuik Pasa
dan Tabuik Subarang—diarak keluar dari deraga masing-masing dan bertemu di titik pusat,
sebelum penyatuan terjadi. Pada saat bertemu, bagian atas Tabuik yang merepresentasikan
replika makhluk Buraqg dan peti jenazah Husain dipasangkan ke bagian bawah Tabuik yang telah
disiapkan. Proses penyatuan ini bersifat dramatis dan visual, menciptakan satu kesatuan Tabuik
yang utuh dan sempurna sebelum diarak massal (hoyak).

Tabuik Naik Pangkek memiliki makna simbolik sebagai unifikasi sosial dan pencapaian
bentuk spiritual yang sempurna, sejalan dengan mitos Burag membawa Husain ke surga.
Perakitan Tabuik yang utuh melambangkan penyatuan dua kelompok sosial, Pasa dan Subarang,
yang sepanjang ritual selalu bersaing dan berpisah. Filosofi Naik Pangkek juga dapat diartikan
sebagai peninggian derajat Husain sebagai syuhada, di mana bentuk fisik Tabuik yang semakin
tinggi dan lengkap mencerminkan keagungannya. Dari sisi estetika, ritual ini mencapai klimaks
visual di mana keindahan seni rupa replika Tabuik ditampilkan secara utuh sebelum dibuang.

h. Pesta Hoyak Tabuik

Pesta Hoyak Tabuik adalah acara puncak yang dilaksanakan pada siang hari 10 Muharram,
setelah prosesi Naik Pangkek selesai dilakukan. Prosesi ini berupa pengarakan massal Tabuik
yang telah utuh, digoyangkan (hoyak) secara dinamis diiringi irama tabuhan Gandang Tasa yang
riuh. Hoyak Tabuik menjadi magnet bagi jutaan penonton dan wisatawan, menjadikannya
tontonan utama dalam agenda pariwisata Sumatera Barat (Budiono, 2025). Dalam prosesi ini,
terjadi mobilisasi massa yang besar, di mana kedua Tabuik (Pasa dan Subarang) bergerak
menuju Pantai Gandoriah sebagai lokasi pembuangan. Prosesi ini bersifat eksklusif, menjadi
representasi nilai hiburan atau nilai pariwisata yang sangat menonjol dalam pelaksanaan Tabuik
modern.

Meskipun berakar dari peringatan duka, Pesta Hoyak Tabuik kini secara simbolis
merefleksikan ekspresi kegembiraan komunal dan fungsi pragmatis sebagai atraksi
budaya.Secara tradisional, goyangan Tabuik melambangkan keguncangan atau emosi yang kuat
terkait peristiwa Karbala, namun dalam konteks modern ia melambangkan euforia kolektif.
Upacara ini berfungsi sebagai klimaks sosial, menjadi ajang silaturrahmi terbesar yang
menyatukan masyarakat Pariaman dengan para perantau dan pengunjung. Hoyak Tabuik juga
mengekspresikan aspirasi masyarakat setempat, di mana lirik lagu pengiringnya menyiratkan
permohonan agar perantau memperhatikan nasib keluarga di kampung.

Volume 10, Nomor 1, Februari 2026


http://issn.pdii.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1495416921&1&&2017
http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah

JURNAL ILMIAH MUQODDIMAH: Nilai Filosofis Tradisi Tabuik Dalam Kehidupan Sosial Masyarakat

& Jurnal limu Sosial, Politik Dan Humaniora Pariaman
E-ISSN : 2598-6236

http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah Silvina Tri Dewi, Siti Fatimah, Azmi Fitrisia

Gambar 1. Dokumentasi Pesta Hoyak Tabuik Tahun 2025
(Sumber: Media Center Kominfo Pariaman)

i. Tabuik Dibuang Kalauik

Ritual Tabuik Dibuang Kalauik merupakan penutup seluruh rangkaian Tabuik, di mana kedua
replika (Tabuik Pasa mendahului Tabuik Subarang) dilepaskan atau dibuang ke laut di Pantai
Gandoriah. Prosesi ini dihadiri oleh jutaan penonton yang saling berdesakan, mengakhiri
perayaan 10 Muharram. Ketika Tabuik mulai dilepaskan ke laut dan hancur, masyarakat dan
penonton seringkali berebut untuk mendapatkan serpihan atau bagian-bagian dari replika
tersebut. Perburuan serpihan ini dilakukan dengan keyakinan bahwa fragmen Tabuik tersebut
memiliki kekuatan gaib atau kegunaan mistis, yang menunjukkan adanya kepercayaan rakyat.

Tabuik Dibuang Kalauik memiliki makna filosofis pengembalian segala sesuatu ke asal, yaitu
laut, yang diinterpretasikan sebagai kembalinya Husain ke rahmat llahi. Ritual ini melambangkan
penyelesaian siklus ritual tahunan dan merupakan bentuk pelepasan memori kolektif yang telah
dibangun selama sepuluh hari. Aspek yang paling menonjol secara aksiologi adalah nilai
pragmatis dan unsur kepercayaan rakyat yang melekat pada serpihan Tabuik. Kepercayaan
bahwa serpihan Tabuik dapat menjadi jimat, obat, atau ramuan penyembuh menunjukkan adanya
dimensi magis-pragmatis yang hidup berdampingan dengan nilai religius formal.

2. Nilai Aksiologi Tabuik dalam Kehidupan Sosial Masyarakat Pariaman
a. Nilai Aksiologi Tabuik Secara Umum

Nilai Aksiologi Tradisi Tabuik secara umum merupakan hasil sintesis kompleks dari nilai-nilai
Etika, Estetika, dan Pragmatis yang membentuk kerangka filosofis budaya Pariaman.21 Secara
ontologis, Tabuik adalah warisan budaya yang berfungsi sebagai media transmisi nilai-nilai
sejarah dan spiritual kepada generasi muda (Muhammad, 2023)). Penilaian terhadap Tabuik tidak
bisa hanya dilihat dari satu aspek, melainkan harus mencakup etika (moralitas pengorbanan),
estetika (keindahan seni pertunjukan), dan kegunaan praktis (manfaat sosial-ekonomi). Nilai-nilai
ini berdialektika secara konstan, terutama dalam menghadapi modernisasi dan tekanan
komodifikasi pariwisata yang mengubah fungsi dasarnya.

Volume 10, Nomor 1, Februari 2026


http://issn.pdii.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1495416921&1&&2017
http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah

')N JURNAL ILMIAH MUQODDIMAH: Nilai Filosofis Tradisi Tabuik Dalam Kehidupan Sosial Masyarakat

Jurnal limu Sosial, Politik Dan Humaniora Pariaman
. c“m  E-ISSN :2598-6236

http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah Silvina Tri Dewi, Siti Fatimah, Azmi Fitrisia

Dialektika nilai yang paling menonjol dalam Tabuik adalah pertentangan antara nilai sakral
tradisional dan nilai pragmatis modern. Pada awalnya, nilai religiusitas tinggi mendominasi,
menempatkan Tabuik sebagai perayaan keagamaan yang khidmat dan introspektif (Gibran S.,
2015). Namun, intervensi pemerintah daerah mengubah fokus menjadi nilai pragmatis, yaitu
pariwisata dan peningkatan ekonomi lokal (Budiono, 2025). Meskipun terjadi desakralisasi,
Tabuik berhasil menciptakan nilai sosial baru berupa integrasi dan silaturrahmi yang kuat antar
komunitas. Sinkretisme ini menghasilkan sebuah tradisi yang mampu bertahan dan relevan, di
mana moral (etika) dihidupkan melalui keindahan visual (estetika) untuk mencapai manfaat
kolektif (pragmatis).

b. Nilai Religius

Nilai religius Tabuik berpusat pada peringatan Asyura, yang menekankan memori kolektif
terhadap peristiwa syahidnya Husain bin Ali di Karbala, cucu Nabi Muhammad SAW. Tradisi ini
pada mulanya merupakan upacara sakral yang dipandang sebagai perayaan hari besar agama,
mengandung nilai keagamaan yang sangat tinggi bagi para penganutnya (Gibran S., 2015).
Ritual-ritual khidmat seperti Maatam Panja berfungsi sebagai pengingat dan perenungan
mendalam terhadap ajaran dan perjuangan suci Husain (Pasa, 2014). Secara esensial, Tabuik
adalah wujud penghormatan, kesetiaan, dan pengorbanan, yang merupakan nilai etika spiritual
universal dalam Islam.

Salah satu nilai religius yang terwujud adalah penegasan akan keagungan Allah SWT, yang
digambarkan melalui simbol Buraq (makhluk legenda) yang membawa jenazah Husain menuju
surga setelah kesyahidan. Simbolisme ini mentransformasi kisah duka menjadi narasi pemuliaan
ilahi terhadap hamba-Nya yang berjuang di jalan kebenaran. Prosesi seperti Maarak Saroban
yang menampakkan simbol darah Husain, secara visual memperkuat pesan pengorbanan dan
jihad yang menjadi inti dari nilai religius. Tradisi ini memberikan kesempatan bagi masyarakat
untuk bersatu dalam peribadahan dan merayakan nilai-nilai agama secara komunal, meskipun
formatnya adalah ritual budaya (Irwandi, 2023).

Sejak awal 2000-an, nilai religius Tabuik mengalami ketegangan akibat komodifikasi, di mana
fokus beralih ke aspek hiburan dan pariwisata. Wali Kota Pariaman bahkan secara eksplisit
menyatakan bahwa Tabuik harus dilihat sebagai ritual budaya, bukan ritual keagamaan murni,
yang menandakan adanya upaya institusional untuk memisahkan aspek sakral dari dogma
formal. Pergeseran ini menunjukkan fenomena desakralisasi, di mana fungsi utamanya bergeser
dari ketaatan spiritual menjadi daya tarik ekonomi (Ilham Azzikri, 2024). Konflik nilai ini, yang juga
disebut sebagai Kesalehan nan Terlampauhi (Andoni, 2010), menantang masyarakat dan
pemerintah untuk menemukan keseimbangan yang menjaga esensi kesucian tradisi di tengah
keramaian.

Nilai religius Tabuik juga diperkaya oleh adanya unsur kepercayaan rakyat (folk belief) yang
masih kuat dalam masyarakat Pariaman. Kepercayaan ini terlihat jelas pada ritual penutup,
Tabuik Dibuang Kalauik, di mana masyarakat berebut serpihan Tabuik yang hancur. Sebagian
masyarakat meyakini bahwa kepingan Tabuik yang dibuang ke laut memiliki kekuatan magis
sebagai obat, jimat, atau ramuan penyembuh. Keyakinan ini menunjukkan adanya sinkretisme
antara nilai-nilai Islam formal (Husain, Karbala) dengan kepercayaan animisme lokal yang bersifat
pragmatis.

Secara keseluruhan, nilai religius Tabuik pada dasarnya adalah nilai etika spiritual yang
mendorong kesetiaan, keberanian, dan pengorbanan luhur, terlepas dari pergeseran fungsinya.
Tradisi ini tetap menjadi pengingat sejarah Karbala yang penting, berfungsi sebagai pendidikan
moral bagi masyarakat Pariaman. Meskipun nilai sakralnya tereduksi oleh pariwisata, upaya
untuk menjaga elemen-elemen ritualitas yang khidmat (seperti Maambiak Tanah di 1 Muharram)
menunjukkan resistensi terhadap sekularisasi total. Oleh karena itu, nilai religius Tabuik
beroperasi sebagai memori kolektif yang termanifestasi dalam bingkai budaya Minangkabau yang
fleksibel (Irwandi, 2023).

Volume 10, Nomor 1, Februari 2026


http://issn.pdii.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1495416921&1&&2017
http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah

')N JURNAL ILMIAH MUQODDIMAH: Nilai Filosofis Tradisi Tabuik Dalam Kehidupan Sosial Masyarakat

Jurnal limu Sosial, Politik Dan Humaniora Pariaman
. c“m  E-ISSN :2598-6236

http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah Silvina Tri Dewi, Siti Fatimah, Azmi Fitrisia

c. Nilai Sosial

Nilai sosial Tabuik adalah nilai pragmatis yang menekankan fungsi integrasi dan kohesi
dalam kehidupan bermasyarakat Pariaman. Tabuik merupakan cerminan sikap dan pola hidup
sosial masyarakat, yang melibatkan seluruh komponen komunitas dalam pelaksanaannya
selama sepuluh hari. Fungsi yang paling nyata adalah sebagai ajang berkumpul dan mempererat
tali silaturrahmi, khususnya bagi para perantau yang kembali ke kampung halaman saat
perayaan. Partisipasi aktif dalam Mambuek Deraga (gotong royong dan penggalangan dana)
menunjukkan adanya tanggung jawab sosial kolektif terhadap pelestarian warisan budaya.

Aspek sosial yang unik adalah manajemen dualisme antara Tabuik Pasa (Pasar) dan Tabuik
Subarang (Seberang), yang merefleksikan struktur demografi dan geografis Pariaman. Kedua
kelompok ini bekerja secara terpisah tetapi bertemu dalam ritual-ritual tertentu, yang
memunculkan ketegangan ritualistik yang disebut basalisiah. Ritual basalisiah—di mana terjadi
pelemparan ringan atau perselisihan simbolik—berfungsi sebagai mekanisme pelepasan konflik
sosial yang terinstitusionalisasi. Mekanisme ini memastikan bahwa perbedaan pandangan atau
persaingan antar kelompok dapat disalurkan secara aman dan damai, dan kedua kelompok akan
kembali damai setelahnya.

Meskipun ada basalisiah, tradisi Tabuik justru menonjolkan simbol persatuan komunal yang
kuat pada akhirnya. Contoh terbaik adalah prosesi Maambiak Tanah, di mana anak Tabuik Pasa
mengambil tanah di wilayah Subarang, dan sebaliknya. Tindakan ini secara simbolis memaksa
kedua entitas untuk mengakui dan menghormati wilayah serta eksistensi kelompok lain yang
menjadi kunci keharmonisan pesta rakyat ini. Puncak persatuan terjadi pada Tabuik Naik
Pangkek, di mana replika dari dua kelompok tersebut secara fisik disatukan menjadi satu
kesatuan Buraq yang utuh. Simbol-simbol ini menegaskan bahwa nilai sosial tertinggi dari Tabuik
adalah unifikasi masyarakat Pariaman di bawah payung tradisi bersama.

Tradisi Tabuik berfungsi sebagai alat untuk menjaga dan merevitalisasi memori kolektif
masyarakat Pariaman terhadap sejarah dan nilai-nilai luhur. Ritual-ritual yang sistematis dan
berulang setiap tahun memastikan bahwa narasi pengorbanan Husain dan semangat perlawanan
terhadap ketidakadilan diwariskan secara turun-temurun. Tabuik merupakan media komunikasi
budaya yang efektif, di mana tatanan kehidupan bermasyarakat direfleksikan dan dikuatkan
melalui berbagai prosesi simbolik. Melalui partisipasi massal, identitas sosial sebagai Urang
Piaman (orang Pariaman) diperkuat, memberikan rasa kepemilikan dan kebanggaan terhadap
warisan budaya mereka.

Secara kesimpulan, nilai sosial dalam Tabuik adalah nilai pragmatis yang berorientasi pada
pemeliharaan tatanan sosial, resolusi konflik, dan integrasi komunitas. Tradisi ini berhasil
menciptakan ruang sosial tahunan di mana nilai-nilai Minangkabau seperti musyawarah dan
gotong royong dapat dipraktikkan secara intensif. Keunikan manajemen dualisme Pasa-
Subarang menunjukkan kecerdasan lokal dalam mengubah potensi konflik menjadi energi
pendorong persatuan ritualistik. Dengan demikian, Tabuik berperan vital sebagai perekat sosial
yang menjaga keharmonisan di tengah heterogenitas dan dinamika kota Pariaman.

d. Nilai Estetika

Nilai estetika Tabuik berfokus pada pengalaman keindahan yang disajikan melalui berbagai
unsur seni yang terintegrasi dalam ritual, yang menarik perhatian khalayak. Tradisi Tabuik
merupakan warisan budaya Minangkabau yang kaya akan unsur kesenian, meliputi seni rupa,
seni musik, seni teater, dan seni tari, yang mempunyai makna dan simbol pada setiap acaranya
(Arwam, 2020). Secara visual, replika Burag yang menjadi inti Tabuik adalah puncak seni rupa
tradisional, menampilkan kerumitan desain, warna, dan material. Keindahan ini tidak hanya
bersifat dekoratif, tetapi juga merupakan bahasa simbolik yang bertujuan menyampaikan pesan
moral dan religius secara efektif kepada penonton (Arwam, 2020).

Estetika Tabuik juga tercermin dalam detail simbolis pada struktur Tabuik, seperti
keberadaan Puncak dan Bungo Salapan yang melambangkan unifikasi antara adat dan syarak,
menambah kedalaman artistik. Komponen artistik yang rumit dalam replika Buraq

Volume 10, Nomor 1, Februari 2026 9


http://issn.pdii.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1495416921&1&&2017
http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah

')N JURNAL ILMIAH MUQODDIMAH: Nilai Filosofis Tradisi Tabuik Dalam Kehidupan Sosial Masyarakat

Jurnal limu Sosial, Politik Dan Humaniora Pariaman
. c“m  E-ISSN :2598-6236

http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah Silvina Tri Dewi, Siti Fatimah, Azmi Fitrisia

memperlihatkan kemampuan pengrajin lokal dan menjadi kebanggaan komunal. Estetika ini
diperkuat oleh unsur estetika dalam prosesi, misalnya penggunaan lentera dan obor yang
menciptakan suasana magis saat Maambiak Tanah di malam hari (Today, 2025). Nilai keindahan
ini menonjol selama Hoyak Tabuik yang masif dan penuh warna, yang secara langsung
berkontribusi pada nilai pragmatis pariwisata.

Seni musik memainkan peran krusial dalam dimensi estetika Tabuik, terutama melalui
instrumen tradisional Gandang Tasa (Arwam, 2020). Tabuhan Gandang Tasa yang dinamis dan
berirama khas menjadi latar belakang wajib untuk setiap prosesi arak-arakan dan klimaks Hoyak
Tabuik. Ritme musik ini menciptakan suasana emosional yang intens, dari nuansa duka yang
khidmat hingga euforia massal pada hari puncak, mengendalikan tempo ritual. Musik tidak hanya
menghibur, tetapi juga memandu gerakan kolektif masyarakat, menyelaraskan energi dan
menciptakan sinkronisasi massa.

Dimensi estetika Tabuik mencakup pula seni gerak dan teater yang termanifestasi dalam
prosesi arak-arakan dan ritual simbolis. Setiap tahapan ritual memiliki koreografi sosialnya
sendiri, mulai dari gerakan khidmat anak Tabuik saat Maambiak Tanah hingga arak-arakan
pedang dan Panja. Pesta Hoyak Tabuik adalah pertunjukan teater massal terbesar, di mana
penggoyangan replika Tabuik menjadi atraksi utama yang memvisualisasikan narasi historis
Karbala. Keseluruhan rangkaian Tabuik dapat dilihat sebagai drama ritual sepuluh hari yang
memadukan unsur seni pertunjukan tradisional dan tontonan modern, sangat dihargai sebagai
bagian dari pengalaman keindahan.

Secara ringkas, dimensi Estetika Tabuik merupakan komponen krusial yang berfungsi
mentransformasi narasi sejarah duka menjadi festival budaya yang menarik (llham Azzikri, 2024).
Keindahan seni rupa replika Burag dan dinamika seni musik Gandang Tasa menjadi daya tarik
utama yang diakui sebagai warisan budaya Minangkabau (Muhammad, 2023). Di era pariwisata,
nilai estetika ini adalah aset pragmatis yang membedakan Tabuik dari ritual keagamaan murni,
menjadikannya tontonan yang dapat dinikmati secara universal. Oleh karena itu, estetika
memastikan keberlangsungan Tabuik melalui daya tarik visual dan artistik yang memikat jutaan
pengunjung setiap tahun.

e. Nilai Ekonomi

Nilai ekonomi Tabuik merupakan manifestasi paling jelas dari dimensi pragmatis, yang
muncul akibat kebijakan pemerintah daerah untuk mengubah tradisi menjadi atraksi pariwisata
unggulan. Sejak pemerintah menjalankan program pengembangan pariwisata, Tabuik dikemas
ulang sebagai Pesona Budaya Hoyak Tabuik Piaman, yang berorientasi pada daya tarik
wisatawan. Komodifikasi ini bertujuan untuk menghasilkan pendapatan signifikan bagi sektor
pariwisata lokal dan meningkatkan Pendapatan Asli Daerah (PAD) Kota Pariaman (Budiono,
2025). Pergeseran ini mengubah Tabuik dari upacara sakral yang hanya melayani kepentingan
religius menjadi sumber pendapatan yang besar bagi komunitas (llham Azzikri, 2024).

Secara ekonomi, Tabuik memberikan dampak positif langsung melalui peningkatan
kunjungan wisatawan domestik maupun mancanegara. Mobilisasi jutaan penonton saat puncak
acara (Hoyak Tabuik) menghasilkan perputaran uang yang masif di sektor akomodasi,
transportasi, dan kuliner (Budiono, 2025). Dampak ini selaras dengan tujuan aksiologi pragmatis,
yaitu memastikan pemanfaatan budaya memberikan kemaslahatan nyata bagi komunitas lokal
(Riswadi, 2021).24 Perayaan Tabuik menjadi pemicu bagi event-event pendukung lainnya,
seperti Pariaman Culture Everyweek (PCE) yang diadakan setiap Sabtu, yang semakin
memperkuat sektor pariwisata kota .

Keberhasilan nilai ekonomi Tabuik diukur dari seberapa jauh tradisi tersebut membangkitkan
ekonomi rakyat, terutama Usaha Mikro Kecil dan Menengah (UMKM) setempat. Selama sepuluh
hari pelaksanaan Tabuik, pedagang lokal, pengrajin suvenir, dan penyedia jasa kuliner
mengalami peningkatan omzet yang signifikan. Nilai pragmatis ini mendorong kewirausahaan
lokal dan mengurangi ketergantungan pada pihak luar, memastikan bahwa manfaat ekonomi
tradisi dirasakan langsung oleh penduduk setempat. Dengan demikian, Tabuik menjadi instrumen

Volume 10, Nomor 1, Februari 2026 10


http://issn.pdii.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1495416921&1&&2017
http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah

')N JURNAL ILMIAH MUQODDIMAH: Nilai Filosofis Tradisi Tabuik Dalam Kehidupan Sosial Masyarakat

Jurnal limu Sosial, Politik Dan Humaniora Pariaman
. c“m  E-ISSN :2598-6236

http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah Silvina Tri Dewi, Siti Fatimah, Azmi Fitrisia

efektif dalam pembangunan ekonomi berbasis budaya yang berkelanjutan (Budiono, 2025).

Meskipun dampak ekonominya positif, nilai ekonomi Tabuik membawa tantangan berupa
kekhawatiran etis terkait hilangnya esensi ritual. Manajemen tradisi yang sangat berorientasi
pada hiburan dan tontonan dapat mereduksi kedalaman makna filosofis dan spiritual yang ada.
Tantangan ini menciptakan dilema kebijakan: bagaimana memaksimalkan PAD tanpa
mengorbankan integritas budaya dan spiritual Tabuik (llham Azzikri, 2024). Adanya fenomena
perburuan serpihan Tabuik juga dapat dilihat sebagai praktik ekonomi informal yang didorong
oleh kepercayaan rakyat, yang perlu diatur agar tidak mengganggu ketertiban umum.

Dapat disimpulkan bahwa Nilai Ekonomi Tabuik merupakan nilai pragmatis yang telah
diinstitusionalisasi oleh pemerintah kota sebagai strategi pembangunan daerah (Budiono, 2025).
Nilai ini berfungsi sebagai daya ungkit penting yang menjadikan Tabuik relevan di era modern,
menarik perhatian dan investasi. Keberhasilan tradisi ini dalam mendongkrak ekonomi lokal
menjadikannya studi kasus penting mengenai bagaimana nilai budaya dapat bertransformasi
menjadi modal pariwisata, meskipun perlu kontrol etika yang ketat agar sakralitasnya tetap terjaga
(lham Azzikri, 2024).

SIMPULAN DAN SARAN

Secara aksiologis, Tradisi Tabuik dalam kehidupan sosial masyarakat Pariaman adalah
warisan budaya yang memiliki kompleksitas nilai, beroperasi di persimpangan Etika, Estetika, dan
Pragmatis. Nilai Etika (Religius dan Moral) dipertahankan melalui memori kolektif terhadap
pengorbanan Husain, seperti yang terlihat dalam prosesi Maatam Panja dan Maarak Saroban.
Nilai Estetika Tabuik, yang dimanifestasikan melalui seni rupa replika Buraq dan musik Gandang
Tasa, berfungsi sebagai daya tarik utama yang mengubah ritual menjadi festival yang memukau
(Arwam, 2020). Nilai Pragmatis (Sosial dan Ekonomi) menjadi semakin dominan di era 2025, di
mana Tabuik sukses menjadi perekat sosial komunal sekaligus motor utama Pendapatan Asli
Daerah (Eko Budiono, 2025). Kesimpulannya, nilai filosofis Tabuik bertumpu pada kemampuan
masyarakat Pariaman mengadaptasi narasi duka menjadi kekuatan integrasi sosial dan mesin
penggerak ekonomi, meskipun harus menghadapi risiko desakralisasi ritual (Ilham Azzikri, 2024).

Berdasarkan kajian mendalam tentang tradisi Tabuik di Pariaman yang mengulas nilai etika,
estetika, dan pragmatis dalam kehidupan sosial masyarakat, penelitian selanjutnya sebaiknya
fokus pada analisis dinamika perubahan nilai-nilai tradisi di tengah modernisasi dan pengaruh
pariwisata. Studi lanjutan dapat mengeksplorasi secara kritis bagaimana proses komodifikasi
budaya berimplikasi pada pelestarian nilai spiritual dan sakralitas ritual, serta pengaruhnya
terhadap identitas komunitas lokal. Selain itu, kajian tentang strategi pengelolaan konflik nilai
antara aspek keagamaan dan ekonomi dalam tradisi Tabuik sangat diperlukan, guna memberikan
rekomendasi kebijakan pembangunan budaya yang berkelanjutan dan beretika. Penelitian ini
bisa menggunakan pendekatan multi-disipliner dengan metode kualitatif dan kuantitatif,
mengintegrasikan perspektif antropologi, ekonomi budaya, dan teori administrasi publik agar
menghasilkan temuan yang komprehensif dan relevan secara ilmiah

Tradisi Ikan Larangan Lubuak Landua terbukti menjadi wujud kearifan lokal yang efektif dalam
menjaga kelestarian ekosistem perairan melalui perpaduan nilai adat, religius, dan sosial-ekonomi
masyarakat. Keberhasilannya didukung oleh mekanisme kontrol berbasis spiritual dan
kelembagaan adat yang kuat, meski masih menghadapi ancaman eksternal seperti pencemaran
dan penambangan. Oleh karena itu, disarankan agar Pemerintah Kabupaten Pasaman Barat
bersama Nagari Aua Kuniang mengintegrasikan aturan adat ke dalam Peraturan Nagari sebagai
dasar hukum yang lebih kuat. Selain itu, penguatan partisipasi masyarakat dan pengembangan
ekowisata berbasis keberlanjutan perlu terus ditingkatkan melalui edukasi, pengawasan
komunitas, dan pengelolaan ekonomi yang transparan. Sinergi antara hukum adat, dukungan
pemerintah, dan keterlibatan masyarakat diharapkan mampu menjadikan Lubuak Landua sebagai
model konservasi lokal yang berkelanjutan.

Volume 10, Nomor 1, Februari 2026 1


http://issn.pdii.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1495416921&1&&2017
http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah

- JURNAL ILMIAH MUQODDIMAH: NiIa_i Filosofis Tradisi Tabuik Dalam Kehidupan Sosial Masyarakat
s %\ Jurnal llmu Sosial, Politik Dan Humaniora Pariaman

“ E-ISSN : 2598-6236

http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah Silvina Tri Dewi, Siti Fatimah, Azmi Fitrisia

DAFTAR PUSTAKA

Andoni, Y. (2010). Kesalehan nan Terlampauhi: Desakralisasi Ritus Hoyak Hosen di Pariaman
Sumatera Barat. Jurnal Al-Qurba, 114-128.

Arwam, H. (2020). Upacara Tabut di Pesisir Barat Sumatera. Mudra: Jurnal Seni Budaya, 35.

Budiono, E. (2025). Pariaman Siap Gelar Pesona Budaya Hoyak Tabuik 2025, Dongkrak PAD
dan Ekonomi Lokal. InfoPublik.

Gibran S., M. K. & B. (2015). Tradisi Tabuik di Kota Pariaman. JOM FISIP Journal, 2, 1-14.

[lham Azzikri, M. (2024). Tradisi Tabuik: Dari Sakral Hingga Komodifikasi. Prokabar.

Irwandi. (2023). Tabuik Pariaman: Harmoni Agama dan Budaya dalam Perayaan Menakjubkan.
Good News From Indonesia.

Muhammad, N. S. (2023). Tabuik, Warisan Budaya Islam Sumatera Barat. SOSMANIORA Jurnal
lImu Sosial Dan Humaniora, 2(2), 234—242. https://doi.org/10.55123/sosmaniora.v2i2.2013

Revita, R. (2013). Norma Interaksi dalam Masyarakat Minangkabau. ISI Padang Panjang.

Riswadi. (2021). Dampak Pariwisata Bagi Ekonomi Lokal. UIN Syekh Ali Hasan Ahmad Addary
Padangsidimpuan.

Setiadi Elly M., dkk. (2007). lImu sosial dan Budaya Dasar (Ed. 2). Kencana Prenada Media
Grup.

Taufig, M. A. (2025). Tabuik Pariaman: Tradisi Tahunan yang Sarat Sejarah dan Nilai
Keagamaan. Kumparan.

Today, P. (2025). Prosesi Maambiak Tanah Simbol Awal Pesona Budaya Hoyak Tabuik Piaman
2025. Pariaman Today.

Zulfis. (2001). Dimensi Etika dalam Filsafat Adat Minangkabau. Jurnal Kajian Islam, XI.

Volume 10, Nomor 1, Februari 2026 12


http://issn.pdii.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1495416921&1&&2017
http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah

