
Nilai Filosofis Tradisi Tabuik Dalam Kehidupan Sosial Masyarakat 
Pariaman 

 

Silvina Tri Dewi, Siti Fatimah, Azmi Fitrisia 

JURNAL ILMIAH MUQODDIMAH: 
Jurnal Ilmu Sosial, Politik Dan Humaniora 
E-ISSN : 2598-6236 

http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah 

 
 

 
 

1 
Volume 10, Nomor 1, Februari 2026 

 

 

 

 

 

 
 

Nilai Filosofis Tradisi Tabuik Dalam Kehidupan Sosial Masyarakat 
Pariaman 

 

Silvina Tri Dewi1), Siti Fatimah2), Azmi Fitrisia3) 
 

Universitas Negeri Padang, Padang, Indonesia 
 

Silvinatridewi88@gmail.com1) 
sitifatimah@fis.unp.ac.id2) 

azmifitrisia@fis.unp.ac.id3) 

 
Abstrak 

 

Penelitian ini bertujuan mengkaji secara aksiologis nilai-nilai yang terkandung dalam Tradisi Tabuik sebagai 
warisan budaya di kehidupan sosial masyarakat Pariaman. Tradisi tahunan yang memperingati syahidnya 
Husain bin Ali di Karbala ini telah mengalami dinamika nilai signifikan, bergeser dari ritual yang sakral 
menuju komodifikasi pariwisata. Penelitian ini menggunakan metode studi kepustakaan kualitatif, dengan 
menganalisis sembilan tahapan ritual utama Tabuik mulai dari Mambuek Deraga hingga Tabuik Dibuang 
Kalauik. Hasil Penelitian menunjukkan bahwa Tabuik mengandung nilai aksiologi yang kompleks yang 
terbagi menjadi empat dimensi utama: Religius, Sosial, Estetika, dan Ekonomi. Dialektika nilai Religius dan 
Ekonomi menjadi fokus, di mana desakralisasi diimbangi oleh fungsi pragmatisnya dalam memperkuat 
integrasi sosial dan ekonomi lokal Pariaman. Kesimpulannya, nilai filosofis Tabuik bertumpu pada 
kesetiaan, persatuan komunal, dan utilitas kebudayaan sebagai penggerak pariwisata berkelanjutan. 
 
Kata kunci: Aksiologi, Pariaman, Tabuik. 
  

Abstract 
 

This study aims to axiologically examine the values embedded in the Tradisi Tabuik as a cultural heritage 
within the social life of the Pariaman community. This annual tradition, commemorating the martyrdom of 
Husain bin Ali in Karbala, has undergone significant value dynamics, shifting from a sacred ritual to the 
commodification of tourism. The study employs a qualitative literature review method, analyzing nine main 
ritual stages of Tabuik, from Mambuek Deraga to Tabuik Dibuang Kalauik. The findings indicate that 
Tabuik contains complex axiological values divided into four main dimensions: religious, social, aesthetic, 
and economic. The dialectic between religious and economic values becomes the focus, where 
desacralization is balanced by its pragmatic function in strengthening social and local economic integration 
in Pariaman. In conclusion, the philosophical values of Tabuik rest on loyalty, communal unity, and cultural 
utility as drivers of sustainable tourism. 
 
Key words: Axiology, Pariaman, Tabuik 
 

PENDAHULUAN 
       Budaya Minangkabau di Sumatera Barat dikenal secara universal sebagai salah satu 
kebudayaan dengan sistem matrilineal terbesar di dunia yang mengatur garis keturunan dan 
harta pusaka (Setiadi Elly M., 2007). Sistem ini secara mendasar membentuk struktur sosial 
masyarakatnya, di mana kaum perempuan memegang posisi sentral dalam pengelolaan rumah 
tangga dan warisan adat. Institusi adat dipimpin oleh Panghulu atau Datuk, yang 
pengangkatannya memerlukan musyawarah dan konsensus bersama dari Karapatan Adat 

http://issn.pdii.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1495416921&1&&2017
http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah
mailto:Silvinatridewi88@gmail.com
mailto:sitifatimah@fis.unp.ac.id2
mailto:azmifitrisia@fis.unp.ac.id


Nilai Filosofis Tradisi Tabuik Dalam Kehidupan Sosial Masyarakat 
Pariaman 

 

Silvina Tri Dewi, Siti Fatimah, Azmi Fitrisia 

JURNAL ILMIAH MUQODDIMAH: 
Jurnal Ilmu Sosial, Politik Dan Humaniora 
E-ISSN : 2598-6236 

http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah 

 
 

 
 

2 
Volume 10, Nomor 1, Februari 2026 

Nagari dan seluruh kaum (maangkek panghulu sakato kaum). Prinsip musyawarah dan mufakat 
ini menjadi fondasi utama dalam menjaga keharmonisan sosial di tengah masyarakat 
Minangkabau yang tersebar luas (Revita, 2013). Oleh karena itu, setiap aktivitas sosial-budaya 
selalu terikat pada norma-norma komunal yang ketat demi menjaga tatanan yang telah 
diwariskan turun-temurun. 
       Kerangka filosofis utama yang menjadi landasan nilai di Minangkabau adalah Adat Basandi 
Syarak, Syarak Basandi Kitabullah (ABS-SBK), yang menempatkan syariat Islam sebagai sumber 
hukum dan nilai tertinggi. Falsafah ini secara eksplisit menyatakan bahwa setiap orang 
Minangkabau harus beragama Islam, karena adat istiadat yang berlaku tidak boleh bertentangan 
dengan ajaran Al-Qur’an. Penerapan ABS-SBK terlihat nyata dalam kehidupan sehari-hari, 
misalnya dalam nilai religi merantau yang dianggap sebagai perjalanan ibadah (Riswadi, 2021). 
Konsep etika dalam falsafah ini meliputi nilai-nilai moral yang mengatur tingkah laku agar sesuai 
dengan norma agama, yang mencerminkan upaya Minangkabau menyeimbangkan tradisi dan 
teologi (Zulfis, 2001). Landasan filosofis ini menunjukkan bahwa nilai-nilai budaya Minangkabau 
secara inheren adalah nilai etis dan spiritual yang terkait erat dengan konsep kebaikan. 
       Tradisi Tabuik di Pariaman, Sumatera Barat, merupakan ritual tahunan yang 
diselenggarakan sebagai manifestasi peringatan Asyura, yaitu hari wafatnya Husain bin Ali, cucu 
Nabi Muhammad SAW, dalam Pertempuran Karbala (Muhammad, 2023). Diperkirakan tradisi ini 
mulai berkembang di wilayah Pariaman pada awal abad ke-19, sekitar tahun 1826 hingga 1828 
Masehi, yang dibawa oleh komunitas Syiah yang berinteraksi dengan masyarakat lokal. Tabuik 
secara harfiah merujuk pada replika peti atau tabut peninggalan Nabi Musa, meskipun dalam 
konteks Pariaman ia merepresentasikan makhluk legenda Buraq yang membawa jenazah Husain 
ke surga. Pada masa awalnya, ritual ini memiliki nilai sakral dan religiusitas yang sangat tinggi, 
dianggap sebagai cara merayakan hari besar keagamaan oleh para penganutnya (Gibran  S., 
2015). Tradisi ini kemudian berkembang menjadi warisan budaya yang tak terpisahkan dari 
identitas masyarakat pesisir Pariaman hingga saat ini. 
       Sebelum Tabuik diangkat menjadi agenda pariwisata utama, ritual ini berfungsi sebagai 
cerminan sikap dan gaya hidup masyarakat setempat yang menjaga memori kolektif 
mereka.Tradisi ini telah hidup di Pariaman selama dua abad, menampung unsur seni rupa, musik, 
teater, dan tari, yang semuanya sarat makna simbolis (Arwam, 2020). Nilai utama yang 
ditekankan adalah tentang kesetiaan, keberanian, dan perlawanan terhadap ketidakadilan, yang 
diwariskan melalui serangkaian prosesi yang khidmat (Taufiq, 2025). Fungsi sosial utama dari 
Tabuik saat itu adalah sebagai ajang berkumpul dan mempererat tali silaturrahmi antarwarga 
Pariaman yang mungkin terpisah karena jarak atau waktu.18 Dalam konteks kultural 
Minangkabau, Tabuik berperan sebagai wadah integrasi sosial, di mana masyarakat bersatu 
dalam melaksanakan tatanan ritual yang rumit. 
       Memasuki abad ke-21, dinamika Tabuik mengalami pergeseran nilai yang signifikan, 
terutama ketika pemerintah daerah mulai melihat potensi ekonominya. Perubahan ini 
menyebabkan desakralisasi ritus, di mana fokus beralih dari peringatan religius yang khidmat 
menjadi tontonan hiburan massal bagi wisatawan (Gibran  S., 2015). Komodifikasi Tabuik 
dilakukan sebagai upaya pemerintah kota untuk memanfaatkan tradisi tersebut sebagai alat 
pengembangan pariwisata guna meningkatkan kunjungan dan pendapatan daerah (Ilham Azzikri, 
2024).  Meskipun elemen-elemen ritual yang khas tetap dipertahankan, nilai spiritual yang 
mendalam dikhawatirkan memudar seiring dengan meningkatnya aspek hiburan seperti musik 
dan keramaian (Ilham Azzikri, 2024). Konflik nilai ini memunculkan dialektika antara idealisme 
etis para pelaku tradisi dan kebutuhan pragmatis pemerintah dalam menggerakkan 
perekonomian lokal. 
       Pada tahun 2024 hingga 2025, Tradisi Tabuik telah dikukuhkan sebagai Pesona Budaya 
Hoyak Tabuik Piaman, yang pelaksanaannya mengikuti jadwal ketat dari 1 hingga 10 Muharram, 
dengan dukungan penuh pemerintah. Pengelolaan Tradisi Tabuik di Pariaman menunjukkan 
pendekatan kreatif pemerintah daerah yang mengintegrasikan nilai estetika dan religius dengan 
aspek ekonomi pragmatis, seperti melalui pengembangan event budaya berkelanjutan yang 

http://issn.pdii.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1495416921&1&&2017
http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah


Nilai Filosofis Tradisi Tabuik Dalam Kehidupan Sosial Masyarakat 
Pariaman 

 

Silvina Tri Dewi, Siti Fatimah, Azmi Fitrisia 

JURNAL ILMIAH MUQODDIMAH: 
Jurnal Ilmu Sosial, Politik Dan Humaniora 
E-ISSN : 2598-6236 

http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah 

 
 

 
 

3 
Volume 10, Nomor 1, Februari 2026 

melibatkan kolaborasi pemuda dan komunitas. Inovasi ini mencakup desentralisasi layanan 
pariwisata, kemitraan publik-swasta, serta partisipasi warga dalam promosi digital, sehingga 
menciptakan nilai interaktif sosial yang selaras dengan prinsip Adat Basandi Syarak, Syarak 
Basandi Kitabullah (ABS-SBK) sambil mendongkrak Pendapatan Asli Daerah (PAD). Dalam 
kerangka pembangunan berkelanjutan berbasis budaya (sustainable cultural development), 
strategi ini merefleksikan keseimbangan antara pelestarian warisan adat dan pemberdayaan 
ekonomi, sebagaimana terlihat pada visi Kota Pariaman 2025-2030 yang menjadikan Tabuik 
sebagai ikon wisata kreatif berbasis budaya-agama, dengan pemberdayaan pemuda sebagai 
agen perubahan untuk menjaga keberlanjutan lingkungan dan sosial. Keberlangsungan tradisi ini 
mencerminkan keberhasilan pemerintah dalam mengemas warisan budaya menjadi atraksi 
wisata tanpa sepenuhnya menghilangkan esensi ritualitas yang ada (Ilham Azzikri, 2024). 
Pendekatan holistik ini menghindari desakralisasi total dengan memperkuat refleksi kritis 
komunitas lokal, sehingga tradisi tetap menjadi modal pembangunan yang inklusif dan adaptif 
terhadap dinamika global. 

 
METODE  

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan deskriptif interpretatif 
untuk mendalami nilai-nilai filosofis tradisi Tabuik di Pariaman melalui kerangka Filsafat 
Kebudayaan dan Simbolik, yang berfokus pada pemahaman makna, norma, dan hukum tersirat 
dalam praktik ritual tersebut. Data dikumpulkan secara utama melalui studi kepustakaan, meliputi 
jurnal ilmiah, literatur filsafat dan antropologi, serta dokumen kebijakan hingga tahun 2025, 
dengan perhatian khusus pada pergeseran nilai Tabuik dari sifat sakral ke arah komodifikasi 
pariwisata. Analisis data menggunakan model kualitatif interaktif terdiri atas tiga tahap: reduksi 
data untuk menyaring dan mengorganisasi informasi penting terkait prosesi ritual dan teori 
aksiologi; penyajian data dalam bentuk narasi rinci dan diagram kategori nilai aksiologis; dan 
penarikan kesimpulan melalui sintesis dan verifikasi dengan membandingkan data yang 
bertentangan, menghasilkan kesimpulan yang mengaitkan makna filosofis Tabuik dengan 
konteks sosial budaya masyarakat Pariaman secara komprehensif dan kredibel. 
 
HASIL DAN PEMBAHASAN  

Berikut ini disajikan dalam bentuk tabel, beberapa kajian penelitian dalam kurun waktu 
beberapa tahun terakhir: 

Tabel 1 
Kajian Penelitian Terdahulu 

 

No. Judul Penulisan/Tahun Jurnal Pembahasan 

1. Tradisi Tabuik di 
Kota Pariaman 

Gibran M.K & 
Bahri S./ 2015 

JOM FISIP 
Journal 

Studi tentang sejarah dan ritual 
Tabuik, pergeseran nilai sakral kea 
rah komodifikasi pariwisata, serta 
fungsi sosial dan budaya Tabuik. 

2. Tradisi Tabuik: 
Dari Sakral 
Hingga 
Komodifikasi 

Ilham 
Azzikri/2024 

Prokabar Pembahasan tentang pergeseran 
Tbuik dari ritual sakral ke atraksi 
wisata, desakralisasi, dan dampak 
ekonomi terhadap masyarakat lokal 

3. Kesalehan nan 
Terlampauhi: 
Desekralisasi 
Ritus Hoyak 
Hosen 
Pariaman 
Sumatera Barat 

Andoni Y.2010 Jurnal Al-
Qurba 

Kajian Fenomena desekralisasi 
ritula Tabuik dalam konteks 
modern, termasik kritik terhadap 
komodifikasi dan dampaknya pada 
nilai sakral. 

Sumber : Peneliti, 2025 

http://issn.pdii.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1495416921&1&&2017
http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah


Nilai Filosofis Tradisi Tabuik Dalam Kehidupan Sosial Masyarakat 
Pariaman 

 

Silvina Tri Dewi, Siti Fatimah, Azmi Fitrisia 

JURNAL ILMIAH MUQODDIMAH: 
Jurnal Ilmu Sosial, Politik Dan Humaniora 
E-ISSN : 2598-6236 

http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah 

 
 

 
 

4 
Volume 10, Nomor 1, Februari 2026 

1. Makna Simbolik Upacara Tabuik (Kajian Aspek Sosial) 
a. Upacara Mambuek Deraga 
       Proses Pelaksanaan Mambuek Deraga merupakan kegiatan pra-Tabuik yang berfungsi 
sebagai penanda dimulainya persiapan fisik dan komunal sekitar dua minggu sebelum 1 
Muharram. Proses ini melibatkan pembentukan panitia pelaksana dari dua kelompok Tabuik 
utama, yaitu Tabuik Pasa dan Tabuik Subarang, yang dikoordinasikan secara terpisah. Kegiatan 
utama meliputi rapat musyawarah untuk menentukan keputusan bersama, pengumpulan dana 
sukarela, dan persiapan bahan-bahan struktural untuk konstruksi replika Tabuik. Selain itu, 
terdapat persiapan kuliner khas Pariaman, seperti kue-kue tradisional, yang mengiringi proses 
pembuatan di rumah Tabuik. Fase ini secara struktural sangat penting karena memastikan 
kesiapan logistik dan finansial kedua kelompok Tabuik untuk menjalankan seluruh rangkaian 
ritual yang telah ditetapkan. 
       Secara simbolik, Mambuek Deraga mengandung makna niat suci dan semangat gotong 
royong yang menjadi landasan filosofis masyarakat Minangkabau dalam menjalankan kegiatan 
sosial. Proses pengumpulan dana dan bahan menunjukkan adanya nilai partisipasi komunal yang 
tinggi, di mana seluruh lapisan masyarakat merasa memiliki tradisi tersebut. Deraga atau rumah 
Tabuik menjadi pusat spiritual dan sosial sementara, melambangkan kesiapan mental kolektif 
untuk memulai peringatan panjang selama sepuluh hari. Keterlibatan dua kelompok Tabuik yang 
beroperasi secara paralel sejak awal menunjukkan adanya nilai kompetisi yang sehat sekaligus 
pengakuan terhadap dualisme sosial yang dipertahankan. Filosofi dari tahap ini adalah bahwa 
perayaan Tabuik adalah tanggung jawab bersama yang memerlukan kesatuan tekad dan sumber 
daya. 
 

b. Upacara Maambiak Tanah Deraga 
       Prosesi Maambiak Tanah Deraga secara resmi menandai dimulainya rangkaian ritual pada 
1 Muharram dan dilaksanakan di malam hari, sering diiringi obor dan tabuhan gendang. Anak 
Tabuik dari masing-masing kelompok (Pasa dan Subarang) melakukan prosesi di lokasi yang 
berbeda, namun uniknya, mereka mengambil tanah di wilayah administratif kelompok lawan. 
Prosesi melibatkan anak Tabuik yang menyelam hingga ke dasar sungai untuk mengambil 
segenggam tanah, yang kemudian dimasukkan ke dalam wadah khusus (belangga) dan 
dibungkus dengan kain putih. Tanah yang telah disakralkan ini kemudian diarak kembali ke rumah 
Tabuik masing-masing, dan dijaga di atas baki dengan penuh khidmat, menciptakan 
pemandangan magis di pinggir jalan. 
       Ritual Maambiak Tanah memiliki makna filosofis yang mendalam mengenai kesucian asal-
usul manusia dan pengingat akan kematian. Tanah yang diambil dari dasar sungai 
melambangkan bahwa manusia berasal dari tanah dan akan kembali kepadanya, menekankan 
dimensi spiritual yang mengingatkan akan kefanaan (Today, 2025). Makna sosial yang paling 
penting dari ritual ini adalah simbol persatuan yang harmonis antara Tabuik Pasa dan Tabuik 
Subarang, melalui pertukaran lokasi pengambilan tanah. Tindakan simbolis ini menegaskan 
bahwa meskipun terdapat dualisme kelompok, inti dari tradisi ini adalah kebersamaan dan 
pengakuan terhadap entitas sosial yang berbeda. Oleh karena itu, Maambiak Tanah menjadi 
penanda awal yang sarat dengan nilai etika spiritual dan sosial dalam kehidupan komunal 
Pariaman. 

 

c. Upacara Manabang Batang Pisang 
       Prosesi Manabang Batang Pisang dilaksanakan pada 5 Muharram sebagai ritual kedua yang 
menandai kekerasan yang terjadi di Karbala. Sebelumnya, batang pisang dan tebu ditanam di 
lokasi yang telah ditentukan, kemudian pedang yang akan digunakan diarak oleh orang tuo tabuik 
dan anak tabuik menuju lokasi tersebut. Penebangan dilakukan menggunakan pedang tajam 
untuk menunjukkan ketangkasan dan kekuatan, yang sering disertai dengan ritual basalisiah 
(perselisihan) simbolik antara kelompok Pasa dan Subarang di Simpang Tugu Tabuik. Setelah 
ditebang, batang pisang dan tebu dibawa kembali ke deraga dan diletakkan di dekat pusara 
(makam simbolis) untuk penyimpanan. 

http://issn.pdii.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1495416921&1&&2017
http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah


Nilai Filosofis Tradisi Tabuik Dalam Kehidupan Sosial Masyarakat 
Pariaman 

 

Silvina Tri Dewi, Siti Fatimah, Azmi Fitrisia 

JURNAL ILMIAH MUQODDIMAH: 
Jurnal Ilmu Sosial, Politik Dan Humaniora 
E-ISSN : 2598-6236 

http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah 

 
 

 
 

5 
Volume 10, Nomor 1, Februari 2026 

       Manabang Batang Pisang secara simbolis melambangkan ketajaman pedang yang 
digunakan Husain dalam pertempuran Karbala, sekaligus menjadi tuntutan atas kematiannya 
(Kominfo Kota Pariaman, 2025). Makna filosofisnya sangat kuat pada aspek regenerasi dan 
keberanian, di mana batang pisang dipilih karena meskipun ditebang, ia akan memunculkan 
tunas baru. Hal ini menyiratkan perlunya masyarakat Minangkabau, khususnya Pariaman, untuk 
terus menyiapkan generasi penerus yang kuat iman dan tangguh, yang berani melawan 
ketidakadilan. Ritual basalisiah yang terjadi di tengah prosesi ini berfungsi sebagai katarsis sosial, 
memungkinkan pelepasan ketegangan antar kelompok Tabuik tanpa menimbulkan dendam 
berkelanjutan. 
 

d. Upacara Maatam Panja 
       Upacara Maatam Panja dilaksanakan pada 7 Muharram, yang merupakan tahap penting 
dalam mempersiapkan bagian utama replika Tabuik. Panja adalah wadah yang secara simbolis 
akan menyimpan jasad Husain, berbentuk seperti jari-jari atau tangan, yang kemudian akan 
diarak pada malam harinya. Ritual ini dilakukan oleh penghuni daraga dengan cara mengitari 
area deraga sambil membawa Panja, pedang, dan peralatan Tabuik lainnya setelah shalat 
Dzuhur. Prosesi ini bersifat reflektif dan khidmat, seringkali diiringi ratapan atau nyanyian duka 
yang berfokus pada peristiwa tragis Karbala. Maatam menjadi jembatan antara tahap simbolisasi 
kekerasan dan tahap pengumpulan jasad, menekankan perenungan spiritual. 
       Makna utama Maatam Panja adalah mengajak masyarakat untuk melakukan perenungan 
mendalam terhadap perjuangan, pengorbanan, dan ajaran yang ditinggalkan oleh Husain bin Ali. 
Ritual ini berfungsi sebagai pengingat kolektif akan peristiwa duka di Karbala, memperkuat nilai-
nilai kesetiaan dan keberanian yang termuat dalam sejarah tersebut (Taufiq, 2025). Maatam 
menegaskan kembali dimensi spiritual dan etika Tabuik, memastikan bahwa makna teologis di 
balik tradisi tidak hilang di tengah keramaian perayaan. Proses mengitari daraga dengan 
peralatan Tabuik melambangkan persiapan jasad dan pemakaman simbolis, menekankan nilai-
nilai religius dan spiritualitas. Upacara ini merupakan upaya menjaga memori kolektif terhadap 
nilai-nilai luhur melalui ritual budaya. 

 

e. Upacara Maarak Panja/Maarak Jari-Jari 
       Prosesi Maarak Panja atau Maarak Jari-Jari dilaksanakan pada malam hari 7 Muharram 
setelah ritual Maatam Panja selesai dilakukan. Panja yang diarak ini melambangkan bagian dari 
tubuh Husain yang terkumpul kembali setelah syahid di Karbala. Pengarakan dilakukan dengan 
membawa Panja mengelilingi permukiman, yang merupakan tradisi yang unik karena pada saat 
yang sama berfungsi untuk meminta sumbangan dari warga setempat, menunjukkan partisipasi 
komunal. Arak-arakan ini memperlihatkan unsur seni pertunjukan dan interaksi langsung dengan 
masyarakat, menandakan bahwa kegiatan Tabuik adalah milik bersama. Prosesi ini juga menjadi 
salah satu momen pertemuan pertama antara kelompok Tabuik Pasa dan Subarang di Simpang 
Tabuik, yang kadang memicu basalisiah. 
       Makna simbolik utama dari Maarak Jari-Jari adalah manifestasi visual dari upaya 
mengumpulkan jasad atau bagian-bagian tubuh Husain bin Ali di Karbala, menunjukkan dimensi 
kesedihan dan pengorbanan. Secara sosial, ritual ini memiliki nilai pragmatis yang kuat karena 
merupakan wujud nyata dari penggalangan dana dan pengumpulan sumber daya, yang 
melibatkan partisipasi aktif seluruh warga Pariaman. Sumbangan yang terkumpul menegaskan 
bahwa pelaksanaan Tabuik adalah hasil gotong royong dan kesediaan komunal untuk 
menanggung beban tradisi secara kolektif. Kehadiran basalisiah dalam arak-arakan ini berfungsi 
sebagai mekanisme sosial untuk melepaskan ketegangan dualisme Pasa dan Subarang, 
sebelum kembali rukun menuju puncaknya. 

 

f. Upacara Maarak Saroban 
       Prosesi Maarak Saroban dilaksanakan pada hari ke-8 Muharram dan merupakan salah satu 
ritual yang paling sakral karena berfokus pada simbol pengorbanan. Dalam ritual ini, sorban yang 
secara simbolis berlumuran darah Husain diarak keliling kota Pariaman, yang bertujuan untuk 

http://issn.pdii.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1495416921&1&&2017
http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah


Nilai Filosofis Tradisi Tabuik Dalam Kehidupan Sosial Masyarakat 
Pariaman 

 

Silvina Tri Dewi, Siti Fatimah, Azmi Fitrisia 

JURNAL ILMIAH MUQODDIMAH: 
Jurnal Ilmu Sosial, Politik Dan Humaniora 
E-ISSN : 2598-6236 

http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah 

 
 

 
 

6 
Volume 10, Nomor 1, Februari 2026 

memperlihatkan pengorbanan tersebut kepada masyarakat luas. Arak-arakan ini bersifat khidmat 
dan serius, menekankan sisi heroik dan kesyahidan peristiwa Karbala. Sama seperti Maarak Jari-
Jari, prosesi ini mempertemukan kedua kelompok Tabuik Pasa dan Subarang, yang meskipun 
masih mungkin terjadi basalisiah, namun pada akhirnya berfungsi menyatukan massa dalam 
penghormatan bersama. 
       Maarak Saroban mengandung makna simbolik yang sangat kuat sebagai peringatan atas 
syahidnya Husain dan penegasan nilai kepahlawanan. Sorban yang berlumuran darah 
melambangkan pengorbanan tertinggi demi kebenaran, yang sejalan dengan nilai etika 
Minangkabau tentang pembelaan terhadap keadilan. Secara sosial, ritual ini memainkan peran 
penting dalam menyatukan masyarakat Pariaman melalui memori kolektif akan duka dan 
penghormatan heroik yang sama. Tradisi ini menjadi wujud nyata bagaimana komunitas menjaga 
ingatan mereka terhadap nilai-nilai luhur melalui seni ritual, memperkuat kohesi sosial dan 
menumbuhkan semangat perlawanan terhadap ketidakadilan. 

 

g. Upacara Tabuik Naik Pangkek 
       Prosesi Tabuik Naik Pangkek dilaksanakan pada pagi hari puncak perayaan, yaitu 10 
Muharram, yang melibatkan penyatuan fisik kedua bagian Tabuik. Kedua Tabuik—Tabuik Pasa 
dan Tabuik Subarang—diarak keluar dari deraga masing-masing dan bertemu di titik pusat, 
sebelum penyatuan terjadi. Pada saat bertemu, bagian atas Tabuik yang merepresentasikan 
replika makhluk Buraq dan peti jenazah Husain dipasangkan ke bagian bawah Tabuik yang telah 
disiapkan. Proses penyatuan ini bersifat dramatis dan visual, menciptakan satu kesatuan Tabuik 
yang utuh dan sempurna sebelum diarak massal (hoyak). 
       Tabuik Naik Pangkek memiliki makna simbolik sebagai unifikasi sosial dan pencapaian 
bentuk spiritual yang sempurna, sejalan dengan mitos Buraq membawa Husain ke surga. 
Perakitan Tabuik yang utuh melambangkan penyatuan dua kelompok sosial, Pasa dan Subarang, 
yang sepanjang ritual selalu bersaing dan berpisah. Filosofi Naik Pangkek juga dapat diartikan 
sebagai peninggian derajat Husain sebagai syuhada, di mana bentuk fisik Tabuik yang semakin 
tinggi dan lengkap mencerminkan keagungannya. Dari sisi estetika, ritual ini mencapai klimaks 
visual di mana keindahan seni rupa replika Tabuik ditampilkan secara utuh sebelum dibuang. 

 

h. Pesta Hoyak Tabuik 
       Pesta Hoyak Tabuik adalah acara puncak yang dilaksanakan pada siang hari 10 Muharram, 
setelah prosesi Naik Pangkek selesai dilakukan. Prosesi ini berupa pengarakan massal Tabuik 
yang telah utuh, digoyangkan (hoyak) secara dinamis diiringi irama tabuhan Gandang Tasa yang 
riuh. Hoyak Tabuik menjadi magnet bagi jutaan penonton dan wisatawan, menjadikannya 
tontonan utama dalam agenda pariwisata Sumatera Barat (Budiono, 2025). Dalam prosesi ini, 
terjadi mobilisasi massa yang besar, di mana kedua Tabuik (Pasa dan Subarang) bergerak 
menuju Pantai Gandoriah sebagai lokasi pembuangan. Prosesi ini bersifat eksklusif, menjadi 
representasi nilai hiburan atau nilai pariwisata yang sangat menonjol dalam pelaksanaan Tabuik 
modern. 
       Meskipun berakar dari peringatan duka, Pesta Hoyak Tabuik kini secara simbolis 
merefleksikan ekspresi kegembiraan komunal dan fungsi pragmatis sebagai atraksi 
budaya.Secara tradisional, goyangan Tabuik melambangkan keguncangan atau emosi yang kuat 
terkait peristiwa Karbala, namun dalam konteks modern ia melambangkan euforia kolektif. 
Upacara ini berfungsi sebagai klimaks sosial, menjadi ajang silaturrahmi terbesar yang 
menyatukan masyarakat Pariaman dengan para perantau dan pengunjung. Hoyak Tabuik juga 
mengekspresikan aspirasi masyarakat setempat, di mana lirik lagu pengiringnya menyiratkan 
permohonan agar perantau memperhatikan nasib keluarga di kampung. 
 
 
 
 
 

http://issn.pdii.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1495416921&1&&2017
http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah


Nilai Filosofis Tradisi Tabuik Dalam Kehidupan Sosial Masyarakat 
Pariaman 

 

Silvina Tri Dewi, Siti Fatimah, Azmi Fitrisia 

JURNAL ILMIAH MUQODDIMAH: 
Jurnal Ilmu Sosial, Politik Dan Humaniora 
E-ISSN : 2598-6236 

http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah 

 
 

 
 

7 
Volume 10, Nomor 1, Februari 2026 

     

 
Gambar 1. Dokumentasi Pesta Hoyak Tabuik Tahun 2025 

(Sumber: Media Center Kominfo Pariaman) 
 

i. Tabuik Dibuang Kalauik 
       Ritual Tabuik Dibuang Kalauik merupakan penutup seluruh rangkaian Tabuik, di mana kedua 
replika (Tabuik Pasa mendahului Tabuik Subarang) dilepaskan atau dibuang ke laut di Pantai 
Gandoriah. Prosesi ini dihadiri oleh jutaan penonton yang saling berdesakan, mengakhiri 
perayaan 10 Muharram. Ketika Tabuik mulai dilepaskan ke laut dan hancur, masyarakat dan 
penonton seringkali berebut untuk mendapatkan serpihan atau bagian-bagian dari replika 
tersebut. Perburuan serpihan ini dilakukan dengan keyakinan bahwa fragmen Tabuik tersebut 
memiliki kekuatan gaib atau kegunaan mistis, yang menunjukkan adanya kepercayaan rakyat. 
       Tabuik Dibuang Kalauik memiliki makna filosofis pengembalian segala sesuatu ke asal, yaitu 
laut, yang diinterpretasikan sebagai kembalinya Husain ke rahmat Ilahi. Ritual ini melambangkan 
penyelesaian siklus ritual tahunan dan merupakan bentuk pelepasan memori kolektif yang telah 
dibangun selama sepuluh hari. Aspek yang paling menonjol secara aksiologi adalah nilai 
pragmatis dan unsur kepercayaan rakyat yang melekat pada serpihan Tabuik. Kepercayaan 
bahwa serpihan Tabuik dapat menjadi jimat, obat, atau ramuan penyembuh menunjukkan adanya 
dimensi magis-pragmatis yang hidup berdampingan dengan nilai religius formal. 
 
2. Nilai Aksiologi Tabuik dalam Kehidupan Sosial Masyarakat Pariaman 
a. Nilai Aksiologi Tabuik Secara Umum 
       Nilai Aksiologi Tradisi Tabuik secara umum merupakan hasil sintesis kompleks dari nilai-nilai 
Etika, Estetika, dan Pragmatis yang membentuk kerangka filosofis budaya Pariaman.21 Secara 
ontologis, Tabuik adalah warisan budaya yang berfungsi sebagai media transmisi nilai-nilai 
sejarah dan spiritual kepada generasi muda (Muhammad, 2023)). Penilaian terhadap Tabuik tidak 
bisa hanya dilihat dari satu aspek, melainkan harus mencakup etika (moralitas pengorbanan), 
estetika (keindahan seni pertunjukan), dan kegunaan praktis (manfaat sosial-ekonomi). Nilai-nilai 
ini berdialektika secara konstan, terutama dalam menghadapi modernisasi dan tekanan 
komodifikasi pariwisata yang mengubah fungsi dasarnya. 

http://issn.pdii.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1495416921&1&&2017
http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah


Nilai Filosofis Tradisi Tabuik Dalam Kehidupan Sosial Masyarakat 
Pariaman 

 

Silvina Tri Dewi, Siti Fatimah, Azmi Fitrisia 

JURNAL ILMIAH MUQODDIMAH: 
Jurnal Ilmu Sosial, Politik Dan Humaniora 
E-ISSN : 2598-6236 

http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah 

 
 

 
 

8 
Volume 10, Nomor 1, Februari 2026 

       Dialektika nilai yang paling menonjol dalam Tabuik adalah pertentangan antara nilai sakral 
tradisional dan nilai pragmatis modern. Pada awalnya, nilai religiusitas tinggi mendominasi, 
menempatkan Tabuik sebagai perayaan keagamaan yang khidmat dan introspektif (Gibran  S., 
2015). Namun, intervensi pemerintah daerah mengubah fokus menjadi nilai pragmatis, yaitu 
pariwisata dan peningkatan ekonomi lokal (Budiono, 2025). Meskipun terjadi desakralisasi, 
Tabuik berhasil menciptakan nilai sosial baru berupa integrasi dan silaturrahmi yang kuat antar 
komunitas. Sinkretisme ini menghasilkan sebuah tradisi yang mampu bertahan dan relevan, di 
mana moral (etika) dihidupkan melalui keindahan visual (estetika) untuk mencapai manfaat 
kolektif (pragmatis). 

 
b. Nilai Religius  
       Nilai religius Tabuik berpusat pada peringatan Asyura, yang menekankan memori kolektif 
terhadap peristiwa syahidnya Husain bin Ali di Karbala, cucu Nabi Muhammad SAW. Tradisi ini 
pada mulanya merupakan upacara sakral yang dipandang sebagai perayaan hari besar agama, 
mengandung nilai keagamaan yang sangat tinggi bagi para penganutnya (Gibran  S., 2015). 
Ritual-ritual khidmat seperti Maatam Panja berfungsi sebagai pengingat dan perenungan 
mendalam terhadap ajaran dan perjuangan suci Husain (Pasa, 2014). Secara esensial, Tabuik 
adalah wujud penghormatan, kesetiaan, dan pengorbanan, yang merupakan nilai etika spiritual 
universal dalam Islam. 
       Salah satu nilai religius yang terwujud adalah penegasan akan keagungan Allah SWT, yang 
digambarkan melalui simbol Buraq (makhluk legenda) yang membawa jenazah Husain menuju 
surga setelah kesyahidan. Simbolisme ini mentransformasi kisah duka menjadi narasi pemuliaan 
ilahi terhadap hamba-Nya yang berjuang di jalan kebenaran. Prosesi seperti Maarak Saroban 
yang menampakkan simbol darah Husain, secara visual memperkuat pesan pengorbanan dan 
jihad yang menjadi inti dari nilai religius. Tradisi ini memberikan kesempatan bagi masyarakat 
untuk bersatu dalam peribadahan dan merayakan nilai-nilai agama secara komunal, meskipun 
formatnya adalah ritual budaya (Irwandi, 2023). 
       Sejak awal 2000-an, nilai religius Tabuik mengalami ketegangan akibat komodifikasi, di mana 
fokus beralih ke aspek hiburan dan pariwisata. Wali Kota Pariaman bahkan secara eksplisit 
menyatakan bahwa Tabuik harus dilihat sebagai ritual budaya, bukan ritual keagamaan murni, 
yang menandakan adanya upaya institusional untuk memisahkan aspek sakral dari dogma 
formal. Pergeseran ini menunjukkan fenomena desakralisasi, di mana fungsi utamanya bergeser 
dari ketaatan spiritual menjadi daya tarik ekonomi (Ilham Azzikri, 2024). Konflik nilai ini, yang juga 
disebut sebagai Kesalehan nan Terlampauhi (Andoni, 2010), menantang masyarakat dan 
pemerintah untuk menemukan keseimbangan yang menjaga esensi kesucian tradisi di tengah 
keramaian. 
       Nilai religius Tabuik juga diperkaya oleh adanya unsur kepercayaan rakyat (folk belief) yang 
masih kuat dalam masyarakat Pariaman. Kepercayaan ini terlihat jelas pada ritual penutup, 
Tabuik Dibuang Kalauik, di mana masyarakat berebut serpihan Tabuik yang hancur. Sebagian 
masyarakat meyakini bahwa kepingan Tabuik yang dibuang ke laut memiliki kekuatan magis 
sebagai obat, jimat, atau ramuan penyembuh. Keyakinan ini menunjukkan adanya sinkretisme 
antara nilai-nilai Islam formal (Husain, Karbala) dengan kepercayaan animisme lokal yang bersifat 
pragmatis. 
       Secara keseluruhan, nilai religius Tabuik pada dasarnya adalah nilai etika spiritual yang 
mendorong kesetiaan, keberanian, dan pengorbanan luhur, terlepas dari pergeseran fungsinya. 
Tradisi ini tetap menjadi pengingat sejarah Karbala yang penting, berfungsi sebagai pendidikan 
moral bagi masyarakat Pariaman. Meskipun nilai sakralnya tereduksi oleh pariwisata, upaya 
untuk menjaga elemen-elemen ritualitas yang khidmat (seperti Maambiak Tanah di 1 Muharram) 
menunjukkan resistensi terhadap sekularisasi total. Oleh karena itu, nilai religius Tabuik 
beroperasi sebagai memori kolektif yang termanifestasi dalam bingkai budaya Minangkabau yang 
fleksibel (Irwandi, 2023). 
 

http://issn.pdii.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1495416921&1&&2017
http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah


Nilai Filosofis Tradisi Tabuik Dalam Kehidupan Sosial Masyarakat 
Pariaman 

 

Silvina Tri Dewi, Siti Fatimah, Azmi Fitrisia 

JURNAL ILMIAH MUQODDIMAH: 
Jurnal Ilmu Sosial, Politik Dan Humaniora 
E-ISSN : 2598-6236 

http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah 

 
 

 
 

9 
Volume 10, Nomor 1, Februari 2026 

c. Nilai Sosial  
       Nilai sosial Tabuik adalah nilai pragmatis yang menekankan fungsi integrasi dan kohesi 
dalam kehidupan bermasyarakat Pariaman. Tabuik merupakan cerminan sikap dan pola hidup 
sosial masyarakat, yang melibatkan seluruh komponen komunitas dalam pelaksanaannya 
selama sepuluh hari. Fungsi yang paling nyata adalah sebagai ajang berkumpul dan mempererat 
tali silaturrahmi, khususnya bagi para perantau yang kembali ke kampung halaman saat 
perayaan. Partisipasi aktif dalam Mambuek Deraga (gotong royong dan penggalangan dana) 
menunjukkan adanya tanggung jawab sosial kolektif terhadap pelestarian warisan budaya. 
       Aspek sosial yang unik adalah manajemen dualisme antara Tabuik Pasa (Pasar) dan Tabuik 
Subarang (Seberang), yang merefleksikan struktur demografi dan geografis Pariaman. Kedua 
kelompok ini bekerja secara terpisah tetapi bertemu dalam ritual-ritual tertentu, yang 
memunculkan ketegangan ritualistik yang disebut basalisiah.  Ritual basalisiah—di mana terjadi 
pelemparan ringan atau perselisihan simbolik—berfungsi sebagai mekanisme pelepasan konflik 
sosial yang terinstitusionalisasi. Mekanisme ini memastikan bahwa perbedaan pandangan atau 
persaingan antar kelompok dapat disalurkan secara aman dan damai, dan kedua kelompok akan 
kembali damai setelahnya. 
       Meskipun ada basalisiah, tradisi Tabuik justru menonjolkan simbol persatuan komunal yang 
kuat pada akhirnya. Contoh terbaik adalah prosesi Maambiak Tanah, di mana anak Tabuik Pasa 
mengambil tanah di wilayah Subarang, dan sebaliknya. Tindakan ini secara simbolis memaksa 
kedua entitas untuk mengakui dan menghormati wilayah serta eksistensi kelompok lain yang 
menjadi kunci keharmonisan pesta rakyat ini. Puncak persatuan terjadi pada Tabuik Naik 
Pangkek, di mana replika dari dua kelompok tersebut secara fisik disatukan menjadi satu 
kesatuan Buraq yang utuh. Simbol-simbol ini menegaskan bahwa nilai sosial tertinggi dari Tabuik 
adalah unifikasi masyarakat Pariaman di bawah payung tradisi bersama. 
       Tradisi Tabuik berfungsi sebagai alat untuk menjaga dan merevitalisasi memori kolektif 
masyarakat Pariaman terhadap sejarah dan nilai-nilai luhur. Ritual-ritual yang sistematis dan 
berulang setiap tahun memastikan bahwa narasi pengorbanan Husain dan semangat perlawanan 
terhadap ketidakadilan diwariskan secara turun-temurun. Tabuik merupakan media komunikasi 
budaya yang efektif, di mana tatanan kehidupan bermasyarakat direfleksikan dan dikuatkan 
melalui berbagai prosesi simbolik. Melalui partisipasi massal, identitas sosial sebagai Urang 
Piaman (orang Pariaman) diperkuat, memberikan rasa kepemilikan dan kebanggaan terhadap 
warisan budaya mereka. 
       Secara kesimpulan, nilai sosial dalam Tabuik adalah nilai pragmatis yang berorientasi pada 
pemeliharaan tatanan sosial, resolusi konflik, dan integrasi komunitas. Tradisi ini berhasil 
menciptakan ruang sosial tahunan di mana nilai-nilai Minangkabau seperti musyawarah dan 
gotong royong dapat dipraktikkan secara intensif. Keunikan manajemen dualisme Pasa-
Subarang menunjukkan kecerdasan lokal dalam mengubah potensi konflik menjadi energi 
pendorong persatuan ritualistik. Dengan demikian, Tabuik berperan vital sebagai perekat sosial 
yang menjaga keharmonisan di tengah heterogenitas dan dinamika kota Pariaman. 
 
d. Nilai Estetika  
       Nilai estetika Tabuik berfokus pada pengalaman keindahan yang disajikan melalui berbagai 
unsur seni yang terintegrasi dalam ritual, yang menarik perhatian khalayak. Tradisi Tabuik 
merupakan warisan budaya Minangkabau yang kaya akan unsur kesenian, meliputi seni rupa, 
seni musik, seni teater, dan seni tari, yang mempunyai makna dan simbol pada setiap acaranya 
(Arwam, 2020). Secara visual, replika Buraq yang menjadi inti Tabuik adalah puncak seni rupa 
tradisional, menampilkan kerumitan desain, warna, dan material. Keindahan ini tidak hanya 
bersifat dekoratif, tetapi juga merupakan bahasa simbolik yang bertujuan menyampaikan pesan 
moral dan religius secara efektif kepada penonton (Arwam, 2020). 
       Estetika Tabuik juga tercermin dalam detail simbolis pada struktur Tabuik, seperti 
keberadaan Puncak dan Bungo Salapan yang melambangkan unifikasi antara adat dan syarak, 
menambah kedalaman artistik. Komponen artistik yang rumit dalam replika Buraq 

http://issn.pdii.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1495416921&1&&2017
http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah


Nilai Filosofis Tradisi Tabuik Dalam Kehidupan Sosial Masyarakat 
Pariaman 

 

Silvina Tri Dewi, Siti Fatimah, Azmi Fitrisia 

JURNAL ILMIAH MUQODDIMAH: 
Jurnal Ilmu Sosial, Politik Dan Humaniora 
E-ISSN : 2598-6236 

http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah 

 
 

 
 

10 
Volume 10, Nomor 1, Februari 2026 

memperlihatkan kemampuan pengrajin lokal dan menjadi kebanggaan komunal. Estetika ini 
diperkuat oleh unsur estetika dalam prosesi, misalnya penggunaan lentera dan obor yang 
menciptakan suasana magis saat Maambiak Tanah di malam hari (Today, 2025). Nilai keindahan 
ini menonjol selama Hoyak Tabuik yang masif dan penuh warna, yang secara langsung 
berkontribusi pada nilai pragmatis pariwisata. 
       Seni musik memainkan peran krusial dalam dimensi estetika Tabuik, terutama melalui 
instrumen tradisional Gandang Tasa (Arwam, 2020). Tabuhan Gandang Tasa yang dinamis dan 
berirama khas menjadi latar belakang wajib untuk setiap prosesi arak-arakan dan klimaks Hoyak 
Tabuik. Ritme musik ini menciptakan suasana emosional yang intens, dari nuansa duka yang 
khidmat hingga euforia massal pada hari puncak, mengendalikan tempo ritual. Musik tidak hanya 
menghibur, tetapi juga memandu gerakan kolektif masyarakat, menyelaraskan energi dan 
menciptakan sinkronisasi massa. 
       Dimensi estetika Tabuik mencakup pula seni gerak dan teater yang termanifestasi dalam 
prosesi arak-arakan dan ritual simbolis. Setiap tahapan ritual memiliki koreografi sosialnya 
sendiri, mulai dari gerakan khidmat anak Tabuik saat Maambiak Tanah hingga arak-arakan 
pedang dan Panja. Pesta Hoyak Tabuik adalah pertunjukan teater massal terbesar, di mana 
penggoyangan replika Tabuik menjadi atraksi utama yang memvisualisasikan narasi historis 
Karbala. Keseluruhan rangkaian Tabuik dapat dilihat sebagai drama ritual sepuluh hari yang 
memadukan unsur seni pertunjukan tradisional dan tontonan modern, sangat dihargai sebagai 
bagian dari pengalaman keindahan. 
       Secara ringkas, dimensi Estetika Tabuik merupakan komponen krusial yang berfungsi 
mentransformasi narasi sejarah duka menjadi festival budaya yang menarik (Ilham Azzikri, 2024). 
Keindahan seni rupa replika Buraq dan dinamika seni musik Gandang Tasa menjadi daya tarik 
utama yang diakui sebagai warisan budaya Minangkabau (Muhammad, 2023). Di era pariwisata, 
nilai estetika ini adalah aset pragmatis yang membedakan Tabuik dari ritual keagamaan murni, 
menjadikannya tontonan yang dapat dinikmati secara universal. Oleh karena itu, estetika 
memastikan keberlangsungan Tabuik melalui daya tarik visual dan artistik yang memikat jutaan 
pengunjung setiap tahun. 

 
e. Nilai Ekonomi  
       Nilai ekonomi Tabuik merupakan manifestasi paling jelas dari dimensi pragmatis, yang 
muncul akibat kebijakan pemerintah daerah untuk mengubah tradisi menjadi atraksi pariwisata 
unggulan. Sejak pemerintah menjalankan program pengembangan pariwisata, Tabuik dikemas 
ulang sebagai Pesona Budaya Hoyak Tabuik Piaman, yang berorientasi pada daya tarik 
wisatawan. Komodifikasi ini bertujuan untuk menghasilkan pendapatan signifikan bagi sektor 
pariwisata lokal dan meningkatkan Pendapatan Asli Daerah (PAD) Kota Pariaman (Budiono, 
2025). Pergeseran ini mengubah Tabuik dari upacara sakral yang hanya melayani kepentingan 
religius menjadi sumber pendapatan yang besar bagi komunitas (Ilham Azzikri, 2024). 
       Secara ekonomi, Tabuik memberikan dampak positif langsung melalui peningkatan 
kunjungan wisatawan domestik maupun mancanegara. Mobilisasi jutaan penonton saat puncak 
acara (Hoyak Tabuik) menghasilkan perputaran uang yang masif di sektor akomodasi, 
transportasi, dan kuliner (Budiono, 2025). Dampak ini selaras dengan tujuan aksiologi pragmatis, 
yaitu memastikan pemanfaatan budaya memberikan kemaslahatan nyata bagi komunitas lokal 
(Riswadi, 2021).24 Perayaan Tabuik menjadi pemicu bagi event-event pendukung lainnya, 
seperti Pariaman Culture Everyweek (PCE) yang diadakan setiap Sabtu, yang semakin 
memperkuat sektor pariwisata kota . 
       Keberhasilan nilai ekonomi Tabuik diukur dari seberapa jauh tradisi tersebut membangkitkan 
ekonomi rakyat, terutama Usaha Mikro Kecil dan Menengah (UMKM) setempat. Selama sepuluh 
hari pelaksanaan Tabuik, pedagang lokal, pengrajin suvenir, dan penyedia jasa kuliner 
mengalami peningkatan omzet yang signifikan. Nilai pragmatis ini mendorong kewirausahaan 
lokal dan mengurangi ketergantungan pada pihak luar, memastikan bahwa manfaat ekonomi 
tradisi dirasakan langsung oleh penduduk setempat. Dengan demikian, Tabuik menjadi instrumen 

http://issn.pdii.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1495416921&1&&2017
http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah


Nilai Filosofis Tradisi Tabuik Dalam Kehidupan Sosial Masyarakat 
Pariaman 

 

Silvina Tri Dewi, Siti Fatimah, Azmi Fitrisia 

JURNAL ILMIAH MUQODDIMAH: 
Jurnal Ilmu Sosial, Politik Dan Humaniora 
E-ISSN : 2598-6236 

http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah 

 
 

 
 

11 
Volume 10, Nomor 1, Februari 2026 

efektif dalam pembangunan ekonomi berbasis budaya yang berkelanjutan (Budiono, 2025). 
       Meskipun dampak ekonominya positif, nilai ekonomi Tabuik membawa tantangan berupa 
kekhawatiran etis terkait hilangnya esensi ritual. Manajemen tradisi yang sangat berorientasi 
pada hiburan dan tontonan dapat mereduksi kedalaman makna filosofis dan spiritual yang ada. 
Tantangan ini menciptakan dilema kebijakan: bagaimana memaksimalkan PAD tanpa 
mengorbankan integritas budaya dan spiritual Tabuik (Ilham Azzikri, 2024). Adanya fenomena 
perburuan serpihan Tabuik juga dapat dilihat sebagai praktik ekonomi informal yang didorong 
oleh kepercayaan rakyat, yang perlu diatur agar tidak mengganggu ketertiban umum. 
       Dapat disimpulkan bahwa Nilai Ekonomi Tabuik merupakan nilai pragmatis yang telah 
diinstitusionalisasi oleh pemerintah kota sebagai strategi pembangunan daerah (Budiono, 2025). 
Nilai ini berfungsi sebagai daya ungkit penting yang menjadikan Tabuik relevan di era modern, 
menarik perhatian dan investasi. Keberhasilan tradisi ini dalam mendongkrak ekonomi lokal 
menjadikannya studi kasus penting mengenai bagaimana nilai budaya dapat bertransformasi 
menjadi modal pariwisata, meskipun perlu kontrol etika yang ketat agar sakralitasnya tetap terjaga 
(Ilham Azzikri, 2024). 
 
SIMPULAN DAN SARAN  

Secara aksiologis, Tradisi Tabuik dalam kehidupan sosial masyarakat Pariaman adalah 
warisan budaya yang memiliki kompleksitas nilai, beroperasi di persimpangan Etika, Estetika, dan 
Pragmatis. Nilai Etika (Religius dan Moral) dipertahankan melalui memori kolektif terhadap 
pengorbanan Husain, seperti yang terlihat dalam prosesi Maatam Panja dan Maarak Saroban. 
Nilai Estetika Tabuik, yang dimanifestasikan melalui seni rupa replika Buraq dan musik Gandang 
Tasa, berfungsi sebagai daya tarik utama yang mengubah ritual menjadi festival yang memukau 
(Arwam, 2020). Nilai Pragmatis (Sosial dan Ekonomi) menjadi semakin dominan di era 2025, di 
mana Tabuik sukses menjadi perekat sosial komunal sekaligus motor utama Pendapatan Asli 
Daerah (Eko Budiono, 2025). Kesimpulannya, nilai filosofis Tabuik bertumpu pada kemampuan 
masyarakat Pariaman mengadaptasi narasi duka menjadi kekuatan integrasi sosial dan mesin 
penggerak ekonomi, meskipun harus menghadapi risiko desakralisasi ritual (Ilham Azzikri, 2024). 
       Berdasarkan kajian mendalam tentang tradisi Tabuik di Pariaman yang mengulas nilai etika, 
estetika, dan pragmatis dalam kehidupan sosial masyarakat, penelitian selanjutnya sebaiknya 
fokus pada analisis dinamika perubahan nilai-nilai tradisi di tengah modernisasi dan pengaruh 
pariwisata. Studi lanjutan dapat mengeksplorasi secara kritis bagaimana proses komodifikasi 
budaya berimplikasi pada pelestarian nilai spiritual dan sakralitas ritual, serta pengaruhnya 
terhadap identitas komunitas lokal. Selain itu, kajian tentang strategi pengelolaan konflik nilai 
antara aspek keagamaan dan ekonomi dalam tradisi Tabuik sangat diperlukan, guna memberikan 
rekomendasi kebijakan pembangunan budaya yang berkelanjutan dan beretika. Penelitian ini 
bisa menggunakan pendekatan multi-disipliner dengan metode kualitatif dan kuantitatif, 
mengintegrasikan perspektif antropologi, ekonomi budaya, dan teori administrasi publik agar 
menghasilkan temuan yang komprehensif dan relevan secara ilmiah 

Tradisi Ikan Larangan Lubuak Landua terbukti menjadi wujud kearifan lokal yang efektif dalam 
menjaga kelestarian ekosistem perairan melalui perpaduan nilai adat, religius, dan sosial-ekonomi 
masyarakat. Keberhasilannya didukung oleh mekanisme kontrol berbasis spiritual dan 
kelembagaan adat yang kuat, meski masih menghadapi ancaman eksternal seperti pencemaran 
dan penambangan. Oleh karena itu, disarankan agar Pemerintah Kabupaten Pasaman Barat 
bersama Nagari Aua Kuniang mengintegrasikan aturan adat ke dalam Peraturan Nagari sebagai 
dasar hukum yang lebih kuat. Selain itu, penguatan partisipasi masyarakat dan pengembangan 
ekowisata berbasis keberlanjutan perlu terus ditingkatkan melalui edukasi, pengawasan 
komunitas, dan pengelolaan ekonomi yang transparan. Sinergi antara hukum adat, dukungan 
pemerintah, dan keterlibatan masyarakat diharapkan mampu menjadikan Lubuak Landua sebagai 
model konservasi lokal yang berkelanjutan. 

 
 

http://issn.pdii.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1495416921&1&&2017
http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah


Nilai Filosofis Tradisi Tabuik Dalam Kehidupan Sosial Masyarakat 
Pariaman 

 

Silvina Tri Dewi, Siti Fatimah, Azmi Fitrisia 

JURNAL ILMIAH MUQODDIMAH: 
Jurnal Ilmu Sosial, Politik Dan Humaniora 
E-ISSN : 2598-6236 

http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah 

 
 

 
 

12 
Volume 10, Nomor 1, Februari 2026 

DAFTAR PUSTAKA  
 
 Andoni, Y. (2010). Kesalehan nan Terlampauhi: Desakralisasi Ritus Hoyak Hosen di Pariaman 

Sumatera Barat. Jurnal Al-Qurba, 114–128. 
Arwam, H. (2020). Upacara Tabut di Pesisir Barat Sumatera. Mudra: Jurnal Seni Budaya, 35. 
Budiono, E. (2025). Pariaman Siap Gelar Pesona Budaya Hoyak Tabuik 2025, Dongkrak PAD 

dan Ekonomi Lokal. InfoPublik. 
Gibran  S., M. K. & B. (2015). Tradisi Tabuik di Kota Pariaman. JOM FISIP Journal, 2, 1–14. 
Ilham Azzikri, M. (2024). Tradisi Tabuik: Dari Sakral Hingga Komodifikasi. Prokabar. 
Irwandi. (2023). Tabuik Pariaman: Harmoni Agama dan Budaya dalam Perayaan Menakjubkan. 

Good News From Indonesia. 
Muhammad, N. S. (2023). Tabuik, Warisan Budaya Islam Sumatera Barat. SOSMANIORA Jurnal 

Ilmu Sosial Dan Humaniora, 2(2), 234–242. https://doi.org/10.55123/sosmaniora.v2i2.2013 
Revita, R. (2013). Norma Interaksi dalam Masyarakat Minangkabau. ISI Padang Panjang. 
Riswadi. (2021). Dampak Pariwisata Bagi Ekonomi Lokal. UIN Syekh Ali Hasan Ahmad Addary 

Padangsidimpuan. 
Setiadi Elly M.,  dkk. (2007). Ilmu sosial dan Budaya Dasar (Ed. 2). Kencana Prenada Media 

Grup. 
Taufiq, M. A. (2025). Tabuik Pariaman: Tradisi Tahunan yang Sarat Sejarah dan Nilai 

Keagamaan. Kumparan. 
Today, P. (2025). Prosesi Maambiak Tanah Simbol Awal Pesona Budaya Hoyak Tabuik Piaman 

2025. Pariaman Today. 
Zulfis. (2001). Dimensi Etika dalam Filsafat Adat Minangkabau. Jurnal Kajian Islam, XI. 
 

http://issn.pdii.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1495416921&1&&2017
http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/muqoddimah

