
 
 
 

359 
 

 

Al-Muaddib : Jurnal Ilmu-Ilmu Sosial dan Keislaman 
issn online : 2549-0427  |  issn cetak : 2528-2492  | Vol. 6 No.2 (2021)  

DOI: http://dx.doi.org/10.31604/muaddib.v9i1. 359-365 

 

TAFSIR SUNNI: SEJARAH DAN PERKEMBANGANNYA 
 
 
 
 
 

Muh. Khumaidi Ali 1, Aisyah Arsyad2 

Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar 1, 2 

Email: humaidi_sq@yahoo.com 
 

Abstrak: Penelitian ini bertujuan untuk mengetahui definisi tafsir mazhab, untuk 
mengetahui sejarah perkembangan tafsir mazhab Sunni, Untuk Mengetahui contoh 
penafsiran tafsir mazhab Sunni. Hasil Penelitian Menunjukkan Tafsir mazhab Sunni 
adalah produk tafsir Al-Quran yang dihasilkan oleh kelompok yang disebut dengan ahli 
al-sunnah wa al-jamaah  yang tergabung dalam pola teologis dan fiqhi yakni Asyari-
Maturidi dan Hanafi-Maliki-Syafii-Hanbali. Metode dan corak tafsir Sunni yang 
berkembang di masa lalu (dimulai pada abad kedua Hijriah) selalu mewarnai tafsir yang 
lahir kemudian (modern / abad keempat belas hingga hari ini), di samping 
kemungkinan-kemungkinan yang mengiringi untuk melahirkan dan menambahkan 
corak baru. Contoh tafsir yang ada memperlihatkan bahwa tafsir Sunni senantiasa 
berusaha menghindari mengalihkan khatib mukhatab suatu ayat. Khusus mengenai 
perbandingannya dengan faham Mutazilah, tafsir Sunni berpegang pada faham Asyariah 
yang menyerahkan urusan hidayah kepada Allah swt.. 
 
Kata kunci: Syafaat,Tafsir Sunni dan Mutazilah Tafsir Mazhab Sunni 
 

PENDAHULUAN 

Mazhab Sunni Secara etimologis Sunni berasal dari idiom Ahlus Sunnah wal 

Jamaah. Ahlus Sunnah wal Jamaah (dengan akronimnya Aswaja) merupakan salah satu 

mazhab/aliran teologis dalam Islam. Ahlus Sunnah wal Jamaah berarti golongan atau 

kelompok yang berpegang teguh pada Sunnah Rasulullah SAW dan amalan mayoritas 

Sahabat. Untuk selanjutnya, Aswaja ini terafiliasi dalam dua aliran corak pemikiran yaitu 

aliran Asy’ariyah dan Maturidiyah.   

Melacak akar-akar sejarah munculnya istilah Ahlus Sunnah wal Jamaah dalam 

konfigurasi sejarah, maka secara umum Aswaja mengalami perkembangan dalam tiga 

tahap secara evolutif. 

http://u.lipi.go.id/1482811078
http://u.lipi.go.id/1464754901
http://dx.doi.org/10.31604/muaddib.v9i1


Tafsir Sunni: Sejarah Dan Perkembangannya …………………………………………………………………………………………….. (359-365) 
Muh. Khumaidi Ali , Aisyah Arsyad 
 

   360 
 
 

Pertama, tahap embrional pemikiran Sunni dalam bidang teologi bersifat elektik, 

yakni memilih salah satu pendapat yang dianggap paling benar. Pada tahap ini masih 

merupakan tahap konsolidasi, tokoh yang menjadi penggerak adalah Hasan al-Basri 

(w.110 H/728 M).  

Kedua, proses konsolidasi awal yang mencapai puncaknya setelah Imam al-Syafi’i 

(w.205 H/820 M) berhasil menetapkan Hadits sebagai sumber hukum kedua setelah al-

Qur’an dalam konstruksi pemikiran hukum Islam. Pada tahap ini, kajian dan diskusi 

tentang teologi Sunni berlangsung secara intensif.  

Ketiga, merupakan kristalisasi teologi Sunni yang di satu pihak menolak 

rasionalisme dogma, dan di lain pihak menerima metode rasional dalam memahami 

agama. Proses kristalisasi ini dilakukan oleh tiga tokoh sekaligus di tempat yang berbeda 

dalam waktu yang bersamaan, yakni; Abu al-Hasan al-Asy’ari (w.324 H/935 M) di Irak, 

Abu Mansur al-Maturidi (w.331 H/944 M) di Samarkand, dan Ahmad Bin Ja’far al-

Thahawi (w.331 H/944 M) di Mesir. Pada zaman kristalisasi inilah Abu Hasan al-Asy’ari 

meresmikan Aswaja sebagai aliran pemikiran yang dikembangkan.1  

Munculnya Aswaja ini sebagai reaksi teologis-politis terhadap Mu’tazilah, 

Khawarij dan Syi’ah yang dipandang oleh Asy’ari sudah keluar dari paham teologis yang 

semestinya. 

Mazhab Tafsir Sunni dapat didefinisikan sebagai corak pemikiran tafsir yang 

banyak dipengaruhi oleh pemikiran dan ide-ide teologi Aswaja yang dianut oleh sang 

mufassir. Artinya, ketika seorang mufassir menganut paham teologi Aswaja, maka ketika 

ia menafsirkan suatu ayat khususnya yang berkaitan dengan ayat-ayat tentang 

ketauhidan/teologi maka kecenderungan dan mayoritas produk tafsirnya akan berbau 

pemikiran atau ide-ide teologis Ahlus Sunnah wal Jamaah. 

Istilah Ahlus Sunnah wal Jamaah oleh al-Asy’ari juga disebut Ahlul Hadits wa as-

Sunnah (golongan yang berpegang pada Hadits dan Sunnah) dalam kitabnya yang 

                                                             
1 http//:apisuma.com. 



Tafsir Sunni: Sejarah Dan Perkembangannya …………………………………………………………………………………………….. (359-365) 
Muh. Khumaidi Ali , Aisyah Arsyad 
 

   361 
 
 

berjudul Maqâlat al-Islamiyyîn.2 Oleh karena itu, penulis berkesimpulan bahwa setiap 

mufassir dan atau produk tafsir yang menggunakan pendekatan atau metode bil ma’tsur 

”dapat digolongkan” dalam mazhab Tafsir Sunni. Karena berpegang pada Hadits dan 

Sunnah Nabi merupakan salah satu sendi pemikiran aliran teologis Ahlus Sunnah wal 

Jamaah.        

SEJARAH PERKEMBANGAN TAFSIR SUNNI 

Membahas sejarah salah satu mazhab tafsir al-Qur’an yaitu mazhab Tafsir Sunni 

tentu tidak terlepas dari sejarah perkembangan teologi Sunni itu sendiri, yang menjadi 

landasan utama dalam menafsirkan al-Qur’an, khususnya ayat-ayat yang menjadi 

diskursus (al-idraak al-uluhiyyah) dalam aliran-aliran kalam.  

Menurut Husein Muruwah dalam karya monumentalnya, al-Naz’ah al-Madiyah 

fi Filsaftah al-Arabiyah al-Islamiyah, kemunculan aliran-aliran teologis terbagi menjadi 

dalam dua fase sejarah. Fase pertama, bermuara pada peristiwa sosio-politik yang 

dimulai terjadi pasca arbitrase atau tahkim dalam perang Shiffin masa khilafah Ali bin 

Abi Thalib (abad I H). Fase kedua, terjadinya intrik diantara dua kelompok besar yakni 

Asy’ari dan Mu’tazilah pada kira-kira sepanjang enam kurun (dimulai pada abad IV H).3 

Tanpa bermaksud menafikan sekte lainnya yang eksis pada kurun itu seperti 

Khawarij, Syi’ah, Murji’ah, dan lainnya, namun karena dua  kutub inilah yang kentara 

pergumulan dan perdebatan tiada habis sepanjang sejarah, maka teologi Asy’ari 

(Aswaja) dan Muktazilah inilah yang mewakili generalisasi besar dikotomis tersebut.4 

Term kalam dan mutakallimin pun, akhirnya menjadi sebuah diskursus dalam 

bidang tafsir aliran-aliran teologis tersebut, khususnya Sunni, yang menunjukan pada 

mereka yang bergelut dan berkutat dalam ayat-ayat alegoris yang melulu membahas 

ragam jenis sifat dan hakikat Tuhan. Terma ini mendapat momentum puncaknya 

                                                             
2 Tim Penyusun Ensiklopedi Islam, Ensiklopedi Islam, Vol. I, hal. 80. 
3 http://faiqihsananshori.blogspot.com. 
4 Hipotesa Husain Muruwah ini didukung penuh Ignaz Goldziher bahwa asal-muasal kemunculan sekte-

sekte Islam tidak lain akibat konflik politik di kalangan elitis sahabat hingga timbullah kelompok yang  
terpecah-pecah. Pada era-era awal ini, diskursus teologi belum menjadi sesuatu yang begitu elan-
esensial dan tidak terpecah-belahkan. Selanjutnya, tidak berapa lama kemudian, diskursus teologi 
mendadak menjadi sesuatu yang layak untuk diperbincangkan. 



Tafsir Sunni: Sejarah Dan Perkembangannya …………………………………………………………………………………………….. (359-365) 
Muh. Khumaidi Ali , Aisyah Arsyad 
 

   362 
 
 

manakala mazhab Asy’ariah tampil ke permukaan yang dibawa oleh tokoh-tokohnya, 

antara lain; al-Baqilani, sang Asy’ari kedua (al-Juwaini), al-Ghazali, dan selanjutnya dari 

kalangan mufassirnya; ar-Razi, al-Baidlawi, dan yang lainnya.   

Adapun ath-Thabari dianggap oleh kalangan Sunni merupakan mufassir pertama 

yang paling dekat dan sesuai dengan pemikiran mazhab teolog Asy’ari.5 Meskipun ath-

Thabari tidak pernah mengafiliasikan pemikiran teologisnya dengan teologi Asy’ari, 

seperti kebiasaan ulama dari dulu bahkan sampai sekarang yang memilih dan 

menetapkan untuk dirinya bahwa ia misalnya; menganut Fiqhi Mazhab ini dan 

teologinya Mazhab itu dan seterusnya.    

TOKOH DAN KARYA-KARYA TAFSIR SUNNI 

Berdasarkan klasifikasi dari corak Tafsir Sunni yang penulis uraikan di atas, di 
bawah ini dicantumkan beberapa tokoh dan karya-karya tafsir dari aliran Tafsir Sunni, 
antara lain: 

1. Ahmad Mushthafa al-Maraghi – Tafsir al-Maraghi (1883-1952 M) 

2. Al-Kiya al-Harasy – Ahkamul Qur’an (1058-1110 M),  

3. ‘Ali as-Says – Ayat al-Ahkam (1899-1954 M),  

4. Ibnu ‘Athiyyah – al-Muharrir al-Wajîz fi Tafsîr al-Kitâb al-‘Azîz (1088-1147 M),  

5. Ibnu ‘Arabi -  Ahkam al-Qur’an (1085-1148 M),  

6. Muhammad ‘Abduh – Tafsir al-Manar (1850-1905 M), dan lain-lain. 

 

Di antara judul-judul kitab tafsir di atas terdapat judul yang bersinggungan pula 
dengan mazhab tafsir lainnya, mazhab Tafsir Fiqhi misalnya. Dalam hal ini, tak dapat 
dipungkiri bahwa sebuah produk tafsir/kitab tafsir dapat saja merepresentasikan 
beberapa mazhab tafsir yang ada. 

 
 
 
 
 
 
 
 

                                                             
5 Abdul Mustaqim, Mazahibut Tafsir, h. 65. 



Tafsir Sunni: Sejarah Dan Perkembangannya …………………………………………………………………………………………….. (359-365) 
Muh. Khumaidi Ali , Aisyah Arsyad 
 

   363 
 
 

 
 
PEMBAHASAN 
 

Karakteristik corak Tafsir Sunni adalah sebagai berikut:  

1. Masuknya gagasan asing (non Qur’ani), terkesan dipaksakan. Misalnya tafsir ar-Razi 
yang memasukkan konsep imamah setelah khalifah Abu Bakar6 pada ayat: 

a. At-Tikrar (terjadinya pengulangan ide-ide) pada ayat-ayat teologis. Hal inilah yang 
kemudian mendasari munculnya metode tafsir Maudlu’i. 

b. Metode Tahlili. 
c. Kaedah dan ayat-ayat Muhkam dan Mutasyabih dijadikan landasan teoritis untuk 

mendukung faham mazhab Sunni. 
 

Ragam karakteristik di atas sebenarnya dapat pula dijumpai dalam penafsiran 
mazhab lain, Muktazilah dan Syi’ah misalnya.  Allah tidak membebani seseorang 
melainkan sesuai dengan kesanggupannya. ia mendapat pahala (dari kebajikan) yang 
diusahakannya dan ia mendapat siksa (dari kejahatan) yang dikerjakannya. (Al-Baqarah: 
286). 

Kata lahaa di atas diterjemahkan dengan baginya, yakni pahala, dan  ‘alaihaa 
dipahami dalam arti atasnya dosa. Memang, kata ‘alaa digunakan antara lain untuk 
menggambarkan sesuatu yang negative, karena itulah kata ‘alaa di atas dipahami sebagai 
dosa, bertolak belakang dengan kata lahu yang digunakan unutk menggambarkan 
sesuatu positif.7 bermakna berarti mencari atau berusaha untuk mendapatkan sesuatu.8   

Menurut Asy’ari berkaitan dengan konsep kasab, bahwa perbuatan manusia itu 
sebenarnya adalah perbuatan Allah SWT. Sedangkan al-Baqillani menyatakan bahwa 
manusia mempunyai sumbangan efektif dalam perbuatannya, Allah SWT hanya 
menempatkan daya dalam diri manusia, sedangkan bentuk dan sifat gerak tersebut 
adalah dihasilkan dari kreatifitas manusia sendiri atas izin Allah. Sebuah posisi moderat 
antara faham Qadariyyah dan Jabariyyah. Hal ini berangkat dari firman Allah SWT. 

Dari pemikiran Asy’ari yang dikembangkan al-Baqillani selanjutnya ditambahkan 
oleh al-Juwaini bahwa daya dari Allah yang dianugerahkan kepada manusia mempunyai 
efek.Efek tersebut serupa dengan efek yang terdapat antara sebab dan musabab. Wujud 
perbuatan manusia tergantung pada daya yang ada pada diri mereka dan daya ini 
tergantung pada sebab lain. Demikian seterusnya sampai pada sebab dari segala sebab, 
yaitu Allah SWT. Dalam hal kausalitas ini al-Juwaini lebih dekat pada Muktazilah. 

DAFTAR PUSTAKA 

 
Mustaqim, Abdul, Mazahibut Tafsir, Yogyakarta: Nun Pustaka, 2003. 

                                                             
6 Ibid., h. 72, selanjutnya lihat: Tafsir ar-Razi.  
7 Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah,Vol. I, h. 751. 
8 Abi Hasan Ahmad, Mu’jam Maqayis fi al-Lughah, h. 926. 



Tafsir Sunni: Sejarah Dan Perkembangannya …………………………………………………………………………………………….. (359-365) 
Muh. Khumaidi Ali , Aisyah Arsyad 
 

   364 
 
 

http//:apisuma.com. 
http//:uin-suka.info. 
http//:faiqihsanansari.blogspot.com. 
Tim Ensiklopedi Islam, Ensiklopedi Islam, Jakarta: Ichtiar Baru Van Hoeve, 1994. 
Shihab, Quraish, Tafsir al-Mishbah, Jakarta: Lentera Hati, 2009. 
Ahmad, Abi Hasan, Mu’jam Maqayis fi al-Lughah, Beirut: Dar al-Fikr, 395 H. 


	Al-Muaddib : Jurnal Ilmu-Ilmu Sosial dan Keislaman

