Al-Muaddib :Jurnal Ilmu-Ilmu Sosial dan Keislaman
issn online : 2549-0427 | issn cetak : 2528-2492 | Vol. g No.2 (2024) | 429-446

@{[L(V\uadd(()

DOI: http://dx.doi.org/10.31604/muaddib.v9i2. 429-446

PEMIKIRAN-PEMIKIRAN FILOSOFIS TENTANG TUJUAN
PENDIDIKAN ISLAM

Herawati Herawati, Zainal Efendi Hasibuan
Universitas Islam Negeri Syekh Ali Hasan Ahmad Addary, Padangsidimpuan *

kabsyahmuchtar@gmail.comi, ainal8o.yes@gmail.com
ABSTRAK

Pendidikan Islam memiliki tujuan yang mendalam dan holistik, melampaui sekadar
transfer pengetahuan untuk mencakup pembentukan karakter dan akhlak. Artikel ini mengkaji
pengertian dan tujuan pendidikan Islam, serta pandangan para tokoh seperti Ibnu Khaldun,
Ibnu Sina, dan Ibnu Qayyim Al-Jauziyyah. Penelitian ini menegaskan bahwa pemahaman yang
menyeluruh tentang tujuan pendidikan Islam sangat penting untuk mengatasi kesalahan
persepsi mengenai pendidikan, di mana aspek kognitif sering lebih diutamakan daripada aspek
afektif dan psikomotorik. Melalui tinjauan literatur, artikel ini mengidentifikasi bahwa tujuan
pendidikan Islam mencakup pengembangan individu yang cerdas, berakhlak mulia, dan
memiliki kesadaran spiritual. Hasil utama diskusi menunjukkan bahwa pendidikan Islam
seharusnya diarahkan untuk mencapai kebahagiaan di dunia dan akhirat, membentuk pribadi
insan kamil, serta mengarahkan manusia sebagai khalifah fil ardh. Dengan demikian, penelitian
ini berkontribusi pada pemahaman yang lebih mendalam tentang pendidikan Islam dan
pentingnya integrasi nilai-nilai moral dalam proses pendidikan, sejalan dengan pandangan para
cendekiawan sebelumnya. Diharapkan penelitian ini dapat memberikan wawasan baru bagi
pendidik dan praktisi dalam menerapkan tujuan pendidikan Islam secara efektif.

Key Words: Tujuan Pendidikan Islam, Pendidikan Islam, Pemikiran filosofis, Pendidikan Karakter.

PENDAHULUAN

Pendidikan merupakan fondasi utama dalam pembentukan karakter dan kepribadian
individu, yang sangat penting untuk mempersiapkan generasi masa depan. Dalam konteks
Islam, pendidikan tidak hanya berfungsi sebagai sarana untuk mentransfer pengetahuan, tetapi
juga sebagai upaya untuk membentuk individu yang utuh secara intelektual, moral, dan
spiritual. Tujuan pendidikan Islam yang holistik semakin relevan di tengah tantangan globalisasi
dan modernisasi yang sering kali mengaburkan nilai-nilai moral dan spiritual. Oleh karena itu,
penelitian ini berfokus pada pemikiran filosofis tentang tujuan pendidikan Islam, dengan
harapan dapat memberikan pemahaman yang lebih mendalam tentang makna dan
penerapannya dalam pendidikan saat ini.

Pertanyaan penelitian ini sangat krusial untuk dijawab, karena pemahaman yang jelas
tentang tujuan pendidikan Islam dapat membantu pendidik dan praktisi merancang kurikulum
dan metode pengajaran yang sejalan dengan prinsip-prinsip Islam. Dalam banyak kasus,
pendidikan formal cenderung lebih menekankan aspek kognitif, seperti penguasaan materi
pelajaran, sementara aspek afektif dan psikomotorik yang berhubungan dengan pembentukan
karakter sering kali diabaikan. Temuan Abuddin Nata menegaskan bahwa tujuan pendidikan

154


http://u.lipi.go.id/1482811078
http://u.lipi.go.id/1464754901

Pemikiran-Pemikiran Filosofis Tentang Tujuan Pendidikan ISIam...............c.cocccovvevonnvveneeeesveneseonnennnnn. (Hal 429-446)
Herawati Herawati, Zainal Efendi Hasibuan

Islam harus mencakup perubahan individu, sosial, dan profesional, yang semuanya
berkontribusi pada pembentukan insan kamil. Oleh karena itu, penting untuk menjelajahi dan
mendalami tujuan pendidikan Islam agar dapat diterapkan secara efektif dalam praktik
pendidikan.

Dalam kajian literatur, banyak cendekiawan yang memberikan pandangan beragam
mengenai tujuan pendidikan Islam. Ibnu Khaldun, misalnya, menekankan pentingnya
pembentukan pribadi yang utuh, yang mampu mengembangkan kemahiran dan keahlian, serta
berkontribusi aktif dalam masyarakat. [a berargumen bahwa pendidikan harus membangun
kesadaran individu terhadap masalah sosial dan memberikan keterampilan untuk
menyelesaikannya. Di sisi lain, Ibnu Sina menekankan keseimbangan antara aspek jasmani,
intelektual, dan akhlak, menggarisbawahi bahwa pendidikan harus mencakup semua dimensi
kehidupan manusia. Sementara itu, Ibnu Qayyim Al-Jauziyyah menekankan perlunya
pendidikan untuk menjaga nilai-nilai kemanusiaan dan mencegah kesenjangan moral, dengan
tujuan akhir membentuk individu yang berakhlak mulia.

Meskipun banyak penelitian telah dilakukan tentang tujuan pendidikan Islam, masih
terdapat kekurangan dalam integrasi nilai-nilai moral dalam praktik pendidikan sehari-hari.
Banyak institusi pendidikan yang lebih fokus pada pencapaian akademis dan penguasaan materi,
tanpa memberikan perhatian yang cukup pada pembentukan karakter dan akhlak siswa. Oleh
karena itu, penelitian ini berupaya mengisi kekosongan tersebut dengan menawarkan
pendekatan yang lebih komprehensif terhadap tujuan pendidikan Islam.

Dengan demikian, penelitian ini bertujuan untuk memperdalam pemahaman tentang
tujuan pendidikan Islam dan memberikan kontribusi signifikan bagi masyarakat, terutama
dalam menciptakan pendidikan yang lebih baik dan lebih sesuai dengan ajaran Islam. Melalui
pemahaman yang lebih mendalam tentang tujuan pendidikan Islam, diharapkan individu dapat
meraih kebahagiaan di dunia dan akhirat, serta memberikan kontribusi positif bagi masyarakat.
Penelitian ini diharapkan menjadi referensi bagi para pendidik, pembuat kebijakan, dan peneliti
lain yang tertarik dalam mengembangkan pendidikan Islam yang lebih efektif dan
berkelanjutan.

METODE PENELITIAN
Metode penelitian dalam artikel mengenai tujuan pendidikan Islam mengadopsi

pendekatan studi literatur yang bertujuan untuk mengumpulkan, menganalisis, dan mensintesis
informasi dari beragam sumber tertulis. Sumber data mencakup data primer seperti dokumen
resmi dan karya tokoh pendidikan Islam, serta data sekunder yang meliputi buku, artikel jurnal,
dan makalah. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi pustaka dengan
mengidentifikasi dan membaca literatur yang relevan, serta mengelompokkan informasi
berdasarkan tema, termasuk tujuan pendidikan individu, sosial, dan profesional. Analisis data
menggunakan pendekatan analisis tematik untuk menyoroti tema utama dan menyusun narasi
yang mencerminkan pandangan para ahli, serta melakukan sintesis untuk memberikan
gambaran yang komprehensif tentang tujuan pendidikan Islam. Dengan demikian, penelitian
ini diharapkan dapat memberikan kontribusi signifikan terhadap pengembangan pendidikan
Islam yang lebih efektif dan sejalan dengan nilai-nilai Islam.

PEMBAHASAN
A. Pengertian Pendidikan Islam

Dalam konteks pendidikan Islam, istilah yang umum digunakan untuk menggambarkan
konsep pendidikan adalah al-tarbiyah, al-ta'dib, dan al-ta'lim. Dari ketiga istilah tersebut, yang
paling sering digunakan dalam praktik pendidikan Islam adalah al-tarbiyah, sementara al-ta'dib
dan al-ta'lim jarang digunakan, meskipun kedua istilah tersebut telah digunakan sejak awal
perkembangan pendidikan Islam.

155



Pemikiran-Pemikiran Filosofis Tentang Tujuan Pendidikan ISIam...............c.cocccovvevonnvveneeeesveneseonnennnnn. (Hal 429-446)
Herawati Herawati, Zainal Efendi Hasibuan

Meskipun ketiga istilah ini memiliki makna yang serupa, secara esensial, masing-masing
term memiliki perbedaan, baik dalam arti tekstual maupun kontekstual.
1. Istilah al-tarbiyah

Penggunaan sitilah al-tarbiyah berasal dari kata rabb, yang berarti tumbuh, berkembang,
memelihara, merawat, mengatur, dan menjaga kelestarian atau eksistensinya. Dalam pengertian
yang lebih luas, pendidikan Islam yang terkandung dalam istilah Al-Tarbiyah mencakup empat
pendekatan utama, yaitu:

1) Menjaga dan memelihara fitrah anak didik seiring dengan proses tumbuh kembang

mereka menuju kedewasaan.

2) Mengembangkan seluruh potensi yang dimiliki untuk mencapai kesempurnaan.

3) Mengarahkan seluruh aspek fitrah menuju kesempurnaan tersebut.

4) Melaksanakan proses pendidikan secara bertahap.!

Fahr al-Razy mengartikan istilah "rabbayani” sebagai bentuk pendidikan Islam dalam
pengertian yang luas. Istilah ini tidak hanya mengacu pada pendidikan yang bersifat verbal
(kognitif), tetapi juga mencakup pendidikan yang berfokus pada aspek perilaku (afektif). Begitu
pula, Sayyid Quthb menafsirkan istilah tersebut sebagai upaya untuk merawat jasmani peserta
didik serta membantu mereka mencapai kematangan sikap mental yang tercermin dalam akhlak
mulia (al-karimah) pada diri peserta didik.

Dari penjelasan di atas, dapat disimpulkan bahwa pendidikan harus berjalan melalui suatu
proses yang terencana, sistematis, dengan tujuan yang jelas untuk dicapai, serta melibatkan
pelaksana yang memahami teori-teori tertentu. Oleh karena itu, istilah al-tarbiyah lebih tepat
digunakan untuk menggambarkan pengertian pendidikan Islam, karena istilah ini mencakup
semua aspek kognitif, afektif, dan psikomotorik..

2. Istilah Ta’'lim

Istilah al-Ta'lim telah digunakan sejak awal perkembangan pendidikan Islam. Para ahli
berpendapat bahwa kata ini lebih bersifat universal dibandingkan dengan al-Tarbiyah atau al-
Ta'dib. Rasyid Ridha mengartikan al-Ta'lim sebagai proses penyampaian ilmu pengetahuan
kepada individu tanpa ada batasan atau ketentuan tertentu. Jalal berpendapat bahwa proses
ta’lim lebih luas dibandingkan dengan tarbiyah. la mengemukakan alasan sebagai berikut:

1) Ketika Rasulullah SAW mengajarkan Al-Qur'an kepada umat Islam, tujuan beliau
bukan hanya agar mereka bisa membaca, tetapi juga agar mereka membaca dengan
pemahaman, pengertian, kesadaran, dan tanggung jawab. Ini mencakup penanaman
amanah dan pembersihan jiwa (tazkiyah al-nufus), sehingga mereka siap menerima
hikmah dan mempelajari segala sesuatu yang bermanfaat bagi diri mereka.

2) Kata ta’lim tidak hanya berkaitan dengan pencapaian pengetahuan yang terbatas pada
prasangka atau taklid semata, ataupun pengetahuan yang datang dari dongeng,
khayalan, atau cerita yang tidak benar.

3) Ta'lim meliputi aspek pengetahuan dan keterampilan yang diperlukan dalam
kehidupan, serta pedoman untuk perilaku yang baik. Dengan demikian, menurut Jalal,
ta’lim mencakup dimensi kognitif, afektif, dan psikomotorik, dan berlaku sepanjang
hidup, tidak terbatas pada masa kanak-kanak, tetapi juga mencakup orang dewasa.?

Dengan demikian, makna ta'lim dalam konteks pendidikan Islam tidak hanya mencakup
aspek intelektual, tetapi juga melibatkan sikap moral dan tindakan yang muncul dari proses
pembelajaran. Ta'lim tidak hanya berarti menguasai dan mengembangkan ilmu, tetapi juga
mencakup pengembangan sikap dan perilaku yang selaras dengan pengetahuan yang diperoleh,
dalam rangka menjalani kehidupan sehari-hari.

Istilah Ta’dib

! Arifuddin Arif, Pengantar llmu Pendidikan Islam, ed. Saiful Ibad, 1st ed. (Jakarta: Kultura, 2008).
2 Sayyid Quthb, Tafsir Fi Dzilal Al-Qur’an Juz XV, XV (Berut: Dar Al-Ahyat, n.d.).
3 Hasanuddin et al., “Hakikat Dan Tujuan Pendidikan Islam,” Bacaka: Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol.2, no.
2 (2022): him.204-213, http://ejournal-bacaka.org/index.php/jpai/article/view/85%0Ahttp://ejournal-
bacaka.org/index.php/jpai/article/download/85/32.

156



Pemikiran-Pemikiran Filosofis Tentang Tujuan Pendidikan ISIam...............c.cocccovvevonnvveneeeesveneseonnennnnn. (Hal 429-446)
Herawati Herawati, Zainal Efendi Hasibuan

Kata ta’dib mengandung pengertian sebagai usaha untuk menciptakan kondisi yang
mendukung, sehingga siswa terdorong untuk memiliki sikap dan perilaku yang sopan dan baik,
sesuai dengan harapan. Fokus utama dari ta’dib adalah pada upaya membentuk pribadi Muslim
yang memiliki akhlak mulia. Pengertian ini didasarkan pada sabda Nabi Muhammad saw:

oo aals oy

Artinya: “ Tuhan telah mendidikku, maka ia sempurnakan pendidikanku” (H.R. Al-Aksary dari Ali
ra)

Penjelasan tentang endidikan dalam konteks Islam sebagai endi untuk memastikan
seseorang mengenal dan memahami metode pengajaran tertentu dapat ditemukan dalam
gagasan ta'dib. Gagasan ini mencakup strategi pengajaran yang membantu peserta didik
mengembangkan pengetahuan dan kemampuannya. Seorang pendidik, misalnya, dapat
memimpin dengan memberikan teladan, memberikan hadiah dan pujian, serta mengajar
melalui pengulangan. Konsep ta’dib ini diharapkan mampu membentuk manusia yang bermoral
luhur dan menjunjung tinggi nilai-nilai keimanan Islam.*

Dari ketiga istilah dalam endid Arab tersebut, kita dapat melihat bahwa kata al-tarbiyah
memiliki makna yang lebih luas dan lebih tepat digunakan untuk menggambarkan endidikan
dibandingkan dengan al-ta’dib dan al-ta’lim. Kata ta’lim lebih endi pada pengajaran, yang
berkaitan dengan pengetahuan, kecerdasan, dan keterampilan, seperti yang dijelaskan dalam
ayat yang telah disebutkan di atas. Sedangkan endidikan itu sendiri lebih mencakup dari sekadar
pengajaran. Di sisi lain, kata al-ta’dib lebih banyak merujuk pada endidikan akhlak dan budi
pekerti.

Secara etimologi maupun endidikan, istilah tarbiyah, ta’lim, dan ta’dib pada dasarnya
memiliki makna yang serupa, yaitu digunakan untuk menggambarkan proses yang bertujuan
menumbuhkan dan mengembangkan seluruh potensi manusia menuju kematangan, baik secara
fisik, intelektual, maupun spiritual. Proses untuk mengembangkan potensi-potensi tersebut
merupakan inti dan tujuan utama dari endidikan.>

Pendidikan Islam endid rangkaian proses transformasi dan internalisasi ilmu pengetahuan
dan nilai-nilai kepada anak didik melalui pertumbuhan dan pengembangan potensi fitrahnya,
baik aspek spiritual, intelektual maupun fisiknya, guna keselarasan dan kesempurnaan hidup
dalam segala aspeknya sesuai dengan nilai-nilai ajaran Islam.

1. Tujuan Pendidikan Islam menurut Para Ahli

Tujuan endid sesuatu yang ideal yang ingin diwujudkan.® Tujuan ialah suatu yang
diharapkan tercapai setelah sesuatu usaha atau kegiatan selesai. Maka endidikan, karena
merupakan suatu usaha dan kegiatan yang berproses melalui tahap-tahap dan tingkatan-
tingkatan, tujuannya bertahap dan bertingkat. Tujuan endidikan bukanlah suatu benda yang
berbentuk tetap dan statis, tetapi ia merupakan suatu keseluruhan dari kepribadian seseorang,
berkenaan dengan seluruh aspek kehidupannya.”

Tujuan endidikan sebagaimana yang tertuang dalam UU nomor 20 tahun 2003 tentang
Sistem endidikan nasional endid: Mengembangkan potensi peserta didik agar menjadi manusia

4 Aina Nur et al., “Konsep Tarbiyah , Ta’ Lim, Ta’ Dib Dan Term Lainnya Dalam Al-Qur ’ an,” Al-Muaddib; Jurnal
IImu-llmu Sosial Keislaman Vol. 9, no. 1 (2023): him. 9-20, http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/al-
muaddib/article/view/14840/pdf.
5 Hikmatul Hidayah Hidayah, “Pengertian , Sumber, Dan Dasar Pendidikan Islam,” Jurnal As-Said Vol.3, no. 1
(2023): him.21-33, https://e-journal.institutabdullahsaid.ac.id/index.php/AS-SAID/article/view/141.
6 Zuhairini, Filsafat Pendidikan Islam (Jakarta: PT.Bumi Aksara, 1995).
7 Daradjat;Zakiah and DKk, Ilmu Pendidikan Islam, XII (Jakarta: PT. Bumi Aksara, 2016).

157



Pemikiran-Pemikiran Filosofis Tentang Tujuan Pendidikan ISIam...............c.cocccovvevonnvveneeeesveneseonnennnnn. (Hal 429-446)
Herawati Herawati, Zainal Efendi Hasibuan

yang beriman dan bertakwa kepada Tuhan Yang Maha Esa, berakhlak mulia, sehat, berilmu,
cakap, kreatif, mandiri, dan menjadi warga negara yang demokratis serta bertanggung jawab.?

Sejalan dengan hal tersebut, Tujuan endidikan Islam endid endi terencana untuk
membentuk individu yang cerdas secara intelektual, memiliki akhlak baik, dan kesadaran
spiritual yang tinggi. Pendidikan Islam bertujuan mengembangkan potensi manusia secara
endidik, mencakup aspek fisik, mental, dan spiritual. Ini sejalan dengan pandangan bahwa
endidikan harus membimbing individu untuk memahami dan mengamalkan ajaran agama serta
nilai-nilai moral yang terdapat dalam Al-Qur’an dan Hadits. Dengan demikian, tujuan endidikan
Islam tidak hanya sekadar mentransfer pengetahuan, tetapi juga berfokus pada pembentukan
karakter dan perilaku yang sesuai dengan prinsip-prinsip Islam.?

1. Tujuan Pendidikan Islam menurut Ibnu Khaldun

Tujuan endidikan menurut Ibnu Khaldun dapat dilihat melalui dua orientasi utama:
orientasi akhirat dan orientasi duniawi. Orientasi akhirat endi pada penguatan iman dan
spiritualitas individu. Dalam pandangannya, endidikan harus mencakup pengajaran Al-Qur’an
dan ajaran Islam yang bertujuan membentuk karakter dan akhlak yang baik. Dengan
mempelajari Al-Qur’an, individu tidak hanya mempelajari nilai-nilai moral dan etika, tetapi juga
memperkuat keyakinan mereka terhadap Allah. Hal ini penting karena Ibnu Khaldun meyakini
bahwa iman yang kokoh akan membantu individu menjalani kehidupan sesuai prinsip-prinsip
Islam dan menjadi anggota endidikan yang bertanggung jawab.*

Di sisi lain, orientasi duniawi dalam endidikan menurut Ibnu Khaldun bertujuan untuk
mempersiapkan individu agar dapat berkontribusi dalam kemajuan endid dan ekonomi. Ila
memandang endidikan sebagai aspek penting dalam endidikan yang tidak hanya menghasilkan
individu berpengetahuan, tetapi juga terampil dalam berbagai bidang. Pendidikan duniawi
mencakup penguasaan keterampilan praktis dan pengetahuan yang relevan dengan kebutuhan
endidikan. Dengan demikian, individu yang terdidik dapat memenuhi kebutuhan hidupnya dan
juga berperan aktif dalam endidikan endidikan serta peningkatan kualitas hidup secara
keseluruhan.

Ibnu Khaldun juga menekankan pentingnya aktivitas berpikir dalam endidikan. Ia
berpendapat bahwa endidikan harus mendorong individu untuk berpikir kritis dan kreatif, agar
mereka dapat mengembangkan potensi diri dan berkontribusi pada kemajuan ilmu
pengetahuan dan teknologi. Dalam pandangannya, endidikan bukan hanya sekadar transfer
pengetahuan, tetapi juga sebuah proses yang melibatkan hubungan antara teori dan praktik.
Dengan pendekatan ini, individu akan lebih siap menghadapi tantangan dunia nyata dan
mampu beradaptasi dengan perubahan yang terjadi dalam endidikan.

Tujuan endidikan Islam menurut Ibnu Khaldun endid untuk membangun kesadaran

manusia terhadap masalah-masalah yang dihadapi endidikan dan memberikan keterampilan
untuk memecahkan masalah tersebut. Pendidikan diharapkan tidak hanya bersifat teoritis,
tetapi juga praktis, sehingga dapat mengarahkan individu untuk berperan sebagai agen
perubahan dan rekonstruksi endid, sesuai dengan tuntutan zaman yang terus berkembang.”
Secara umum, tujuan endidikan menurut Ibnu Khaldun endid untuk menciptakan
individu yang seimbang, yang memiliki pengetahuan, keterampilan, akhlak yang baik, dan iman
yang kuat. Pendidikan harus dapat mengintegrasikan kedua aspek ini, sehingga individu dapat

8 UNDANG UNDANG REPUBLIK INDONESIA NOMOR 20 TAHUN 2003 TENTANG SISTEM PENDIDIKAN NASIONAL,
UNDANG-UNDANG REPUBLIK INDONESIA NOMOR 20 TAHUN 2003 TENTANG SISTEM PENDIDIKAN NASIONAL D
(2003).

9 Hasanuddin et al., “Hakikat Dan Tujuan Pendidikan Islam.”

10 Hidayah, “Pengertian , Sumber, Dan Dasar Pendidikan Islam.”

11 syafa’ati Sri, “Konsep Tujuan Pendidikan Islam Menurut Ibnu Khaldun Dalam Perspektif Aliran Filsafat
Pendidikan Rekonstruksionalisme.,” Jurnal Pendidikan Tuntas, 2016, him.1-98.

158



Pemikiran-Pemikiran Filosofis Tentang Tujuan Pendidikan ISIam...............c.cocccovvevonnvveneeeesveneseonnennnnn. (Hal 429-446)
Herawati Herawati, Zainal Efendi Hasibuan

berfungsi secara optimal dalam endidikan dan berkontribusi pada kemajuan endid dan
ekonomi, sambil tetap menjaga hubungan mereka dengan Allah. Dengan pendekatan ini,
endidikan Islam menurut Ibnu Khaldun menjadi sarana efektif untuk membentuk generasi yang
berkualitas dan bertanggung jawab.

2. Tujuan Pendidikan Islam menurut Imam Al-Ghazali
Tujuan endidikan Islam menurut Imam Al-Ghazali dapat dijelaskan dengan

mempertimbangkan beberapa aspek penting yang menjadi dasar pemikirannya. Pertama, Al-
Ghazali menekankan bahwa endidikan harus bertujuan untuk taqarrub, yakni mendekatkan diri
kepada Allah SWT. Pendidikan yang ideal seharusnya mencakup endi sungguh-sungguh
(mujahadah) dan pembiasaan dalam beramal saleh, yang dilakukan secara konsisten dan
berulang.” Pendidikan bukan hanya proses mentransfer ilmu, tetapi juga perjalanan spiritual
yang membimbing individu untuk memahami dan merasakan kehadiran Allah. Melalui
endidikan, diharapkan individu dapat melaksanakan ibadah dengan penuh kesadaran, baik
ibadah wajib maupun sunnah, yang pada akhirnya akan membawa kebahagiaan sejati di dunia
dan akhirat.

Imam Al-Ghazali menyoroti pentingnya pengembangan potensi manusia. la percaya bahwa
setiap individu dilahirkan dengan fitrah yang baik, dan endidikan berfungsi untuk menggali
serta mengembangkan potensi tersebut. Oleh karena itu, endidikan harus mencakup berbagai
bidang ilmu yang diajarkan secara bertahap, agar individu mampu memahami dan
menerapkannya dalam kehidupan sehari-hari. Al-Ghazali juga menyoroti pentingnya
pembentukan karakter yang baik, yakni individu yang memiliki akhlak mulia dan bebas dari
sifat tercela, karena akhlak yang baik endid cerminan dari keimanan yang kuat dan menjadi
dasar bagi terciptanya hubungan endid yang harmonis.

Imam Al-Ghazali berpendapat bahwa endidikan harus mempersiapkan individu untuk
menjalankan tugas keduniaan secara endidikana. la meyakini bahwa setiap orang memiliki
tanggung jawab sebagai khalifah di bumi, dan endidikan harus mempersiapkan mereka untuk
melaksanakan tugas tersebut dengan sebaik-baiknya. Oleh karena itu, endidikan tidak hanya
mengutamakan aspek intelektual, tetapi juga membentuk sikap dan perilaku yang
mencerminkan nilai-nilai Islam.

Secara keseluruhan, tujuan endidikan menurut Al-Ghazali endid menciptakan individu
yang seimbang—cerdas dalam ilmu pengetahuan, kuat dalam moralitas, dan dekat dengan
Allah—sehingga mereka dapat memberikan kontribusi positif kepada endidikan dan meraih
kebahagiaan sejati. Pendidikan menurut Al-Ghazali, dengan demikian, merupakan proses
endidik yang melibatkan pengembangan ilmu, akhlak, dan spiritualitas untuk membentuk
manusia yang sempurna dalam perspektif Islam.

3. Tujuan Pendidikan Islam menurut Ibnu Sina
Tujuan endidikan Islam menurut Ibnu Sina sangat luas dan mencakup berbagai aspek
penting dalam pengembangan diri individu. Pertama, Ibnu Sina menekankan bahwa endidikan

12 Jejen Zaenudin and Muchamad Rifki, “Hakikat Kebenaran : Studi Komparasi Pemikiran Al-Ghazali Dan John
Dewey,” Al-Muaddib: Jurnal llmu-llmu Sosial Dan Keislaman Volume 9, no. Nomor 1 (2023): him.91-100,
http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/al-muaddib/article/view/15171.
13 Mokhamad Musyaffa Ali and Haris Abdul, “Hakikat Tujuan Pendidikan Islam Perspektif Imam Al-Ghazali,”
Dar-El-llmi Jurnal Studi Keagamaan, Pendidikan Dan Humaniora Vol.9 (2022): him.1-15,
https://doi.org/https://doi.org/10.52166/darelilmi.v9i1.3033.

159



Pemikiran-Pemikiran Filosofis Tentang Tujuan Pendidikan ISIam...............c.cocccovvevonnvveneeeesveneseonnennnnn. (Hal 429-446)
Herawati Herawati, Zainal Efendi Hasibuan

harus bertujuan untuk mengembangkan seluruh potensi yang dimiliki oleh seseorang. Ini
meliputi perkembangan fisik, intelektual, dan moral. Menurutnya, endidikan tidak hanya
berfokus pada pemberian pengetahuan, tetapi juga pada pembentukan karakter dan moral yang
tinggi. Dengan demikian, endidikan harus mampu menghasilkan individu yang tidak hanya
cerdas secara akademis, tetapi juga memiliki akhlak yang baik.

Selanjutnya, Ibnu Sina percaya bahwa endidikan harus mempersiapkan individu untuk
hidup dalam endidikan. Hal ini berarti endidikan harus relevan dengan kebutuhan endid dan
ekonomi endidikan. [a menekankan pentingnya mengajarkan keterampilan dan keahlian yang
sesuai dengan bakat dan potensi siswa, agar mereka dapat memberikan kontribusi yang efektif
dalam endidikan. Pendidikan, menurut Ibnu Sina, harus membantu individu menemukan dan
mengembangkan keahlian yang dapat diandalkan, sehingga mereka tidak hanya menjadi
pencari pekerjaan, tetapi juga mampu menciptakan lapangan pekerjaan.

Ibnu Sina juga menggarisbawahi pentingnya endidikan yang berkelanjutan. Ia
membedakan antara endidikan di rumah dan di sekolah, yang keduanya saling melengkapi.
Pendidikan awal di rumah harus endi pada pembentukan iman dan karakter, sementara
endidikan di sekolah harus lebih menekankan pada pengembangan pengetahuan dan
keterampilan. Pemilihan guru yang berkualitas sangat penting dalam hal ini, karena guru
berperan sebagai teladan dan pembimbing yang dapat membantu siswa mencapai potensi
terbaik mereka. Seorang guru yang saleh, berpengetahuan luas, dan bijaksana akan dapat
mengarahkan siswa untuk berkembang dengan baik.

Terakhir, tujuan endidikan menurut Ibnu Sina juga mencakup dimensi pragmatis, yaitu

kurikulum yang diterapkan harus memperhatikan kebutuhan endidikan dan relevansi ilmu yang
diajarkan. Pendidikan harus bertujuan agar ilmu dan keterampilan yang diperoleh dapat
digunakan dalam kehidupan sehari-hari. Dengan demikian, endidikan bukan sekadar transfer
pengetahuan, tetapi juga sebagai sarana untuk mempersiapkan individu agar dapat beradaptasi
dengan perubahan zaman dan memenuhi tuntutan endidikan. Melalui pendekatan ini, Ibnu
Sina berusaha menciptakan individu yang seimbang—berilmu, berbudi pekerti baik, dan
mampu memberikan kontribusi positif dalam kehidupan endid.*#

4. Tujuan Pendidikan Islam menurut Ibnu Qoyyim Al-Jauziyyah

Tujuan endidikan menurut Ibnu Qayyim Al-Jauziyyah sangat terfokus pada pembentukan
karakter dan nilai-nilai moral yang sesuai dengan ajaran Islam. Ia berpendapat bahwa endidikan
harus berperan dalam melindungi fitrah manusia dari pengaruh buruk yang dapat merusak jiwa
dan akhlak. Dalam pandangannya, endidikan bukan sekadar transfer ilmu, melainkan sebuah
proses pembinaan yang bertujuan untuk menciptakan individu dengan kesadaran spiritual dan
moral yang tinggi. Dengan demikian, tujuan utama endidikan endid membentuk individu yang
mampu bersyukur kepada Allah SWT dan menjalani hidup sesuai dengan prinsip-prinsip Islam.

Ibnu Qayyim berpendapat bahwa pengembangan iman dalam endidikan endid sesautu
yang paling krusial. Ia meyakini bahwa endidikan harus dimulai dengan pembentukan iman
yang kuat, yang menjadi dasar bagi semua aspek kehidupan. Melalui endidikan yang baik,
individu diharapkan dapat memahami dan menghayati ajaran agama, serta menjalani
kehidupan dengan penuh tanggung jawab dan kesadaran akan hakikat hidup. Pembentukan
iman ini juga berfungsi untuk mencegah individu dari perilaku menyimpang dan menjauhkan
mereka dari dosa, sehingga mereka dapat menjadi hamba yang konsisten dalam bersyukur
kepada Allah.

Selanjutnya, Ibnu Qayyim menyoroti pentingnya mengenal bakat dan kemampuan setiap
individu. Ia berpendapat bahwa endidikan harus disesuaikan dengan potensi dan minat masing-

14 Miftaku Rohman, “Konsep Pendidikan Islam Menurut Ibn Sina Dan Relevansinya Dengan Pendidikan
Modern,” Epistemé: Jurnal Pengembangan lImu Keislaman Vol.8, no. 2 (2013): him.279-300,
https://doi.org/10.21274/epis.2013.8.2.279-300.

160



Pemikiran-Pemikiran Filosofis Tentang Tujuan Pendidikan ISIam...............c.cocccovvevonnvveneeeesveneseonnennnnn. (Hal 429-446)
Herawati Herawati, Zainal Efendi Hasibuan

masing siswa, sehingga proses belajar mengajar menjadi lebih efektif. Dengan memahami
kemampuan siswa, pendidik dapat memberikan arahan yang tepat untuk membantu mereka
mengembangkan potensi secara maksimal. Pendekatan ini tidak hanya akan meningkatkan
kualitas endidikan, tetapi juga menghasilkan individu yang siap memberikan kontribusi positif
bagi endidikan sesuai dengan bakat dan minat mereka.

Dalam hal kurikulum, Ibnu Qayyim mengusulkan bahwa endidikan harus bersifat endidik,

yang mencakup tidak hanya aspek akademis, tetapi juga pembentukan karakter dan moral. Ia
menekankan bahwa kurikulum endidikan harus melibatkan pembinaan iman, pengetahuan,
dan pengembangan jiwa. Dengan pendekatan ini, diharapkan endidikan dapat melahirkan
individu yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga memiliki kepribadian yang kuat,
berakhlak mulia, dan siap memberikan kontribusi positif bagi endidikan. Oleh karena itu, tujuan
endidikan menurut Ibnu Qayyim Al-Jauziyyah endid menciptakan generasi yang seimbang
antara ilmu pengetahuan dan nilai-nilai moral, agar mereka dapat menjalani hidup yang
berkualitas dan memberikan manfaat bagi umat."

5. Tujuan Pendidikan Islam menurut Buya Hamka

Tujuan endidikan Islam menurut Hamka dapat dilihat melalui dua aspek utama, yaitu
kebahagiaan di dunia dan di akhirat. Bagi Hamka, endidikan tidak hanya sebatas penyampaian
ilmu pengetahuan, tetapi juga merupakan proses pembentukan karakter dan akhlak bagi para
peserta didik. la berpendapat bahwa endidikan harus mampu membimbing individu menjadi
hamba Allah yang taat, yang tidak hanya memahami ajaran agama, tetapi juga mengamalkannya
dalam kehidupan sehari-hari. Dengan demikian, tujuan utama endidikan Islam endid
membentuk manusia yang beriman, bertagwa, dan bermoral tinggi, agar mereka dapat
memberikan kontribusi positif bagi endidikan.

Hamka berpandangan bahwa pengembangan potensi setiap individu sangat penting dalam
endidikan. Ia meyakini bahwa setiap orang dilahirkan dengan fitrah dan potensi yang unik, yang
perlu diasah melalui endidikan yang baik. Oleh karena itu, endidikan Islam harus dirancang
untuk mengoptimalkan potensi tersebut, baik dari segi intelektual, emosional, maupun
spiritual. Pendidikan Islam, menurut Hamka, harus lebih dari sekadar mengejar prestasi
akademis; ia juga harus endi pada pembentukan sikap dan perilaku yang sejalan dengan nilai-
nilai Islam. Dengan pendekatan yang endidik, Hamka berharap agar peserta didik tumbuh
menjadi individu yang seimbang, mampu menghadapi tantangan hidup dengan kebijaksanaan.

Hamka juga mengemukakan pentingnya kolaborasi antara pendidik, orang tua, dan
endidikan dalam mencapai tujuan endidikan. Ia berpendapat bahwa endidikan yang efektif
memerlukan endidika yang harmonis antara ketiga pihak tersebut. Pendidik, dalam hal ini guru,
harus aktif membimbing dan mendidik peserta didik, sementara orang tua memiliki peran
penting dalam mendukung proses endidikan di rumah. Masyarakat juga harus berperan dalam
menciptakan lingkungan yang kondusif untuk perkembangan endidikan. Dengan sinergi antara
ketiga elemen ini, tujuan endidikan Islam akan lebih mudah tercapai.

Menurut Hamka, kurikulum yang relevan dan materi pembelajaran yang sesuai dengan
perkembangan peserta didik sangat diperlukan. Ia berkeyakinan bahwa kurikulum endidikan
Islam harus mampu menjawab tantangan zaman dan kebutuhan endidikan. Materi yang
diajarkan harus tidak hanya bersifat teoritis, tetapi juga praktis.

6. Tujuan Pendidikan Islam menurut K.H Hasyim Asy ari

15 Ansari Ansari and Ahmad Qomarudin, “Konsep Pendidikan Islam Menurut Ibnu Sina Dan Ibnu Qayyim Al
Jauziyyah,” Islamika Vol.3, no. 2 (2021): him.134-148, https://doi.org/10.36088/islamika.v3i2.1222.
161



Pemikiran-Pemikiran Filosofis Tentang Tujuan Pendidikan ISIam...............c.cocccovvevonnvveneeeesveneseonnennnnn. (Hal 429-446)
Herawati Herawati, Zainal Efendi Hasibuan

Tujuan endidikan Islam menurut KH. Hasyim Asy’ari sangat mendalam dan mencakup
berbagai aspek, termasuk spiritual, moral, dan intelektual. Pertama-tama, tujuan utama
endidikan dalam pandangannya endid untuk mendekatkan diri kepada Allah SWT. Pendidikan
bukan sekadar proses transfer ilmu, melainkan juga alat untuk membentuk karakter dan akhlak
yang baik. Dalam konteks ini, endidikan diharapkan dapat membantu individu memahami dan
mengamalkan ajaran agama dalam kehidupan sehari-hari. Oleh karena itu, setiap pencari ilmu
diharapkan dapat menerapkan ilmunya dalam perilaku yang mencerminkan nilai-nilai Islam,
seperti tawakkal, wara’, dan rasa endid.

Selanjutnya, KH. Hasyim Asy’ari mengemukakan pentingnya hubungan antara ilmu dan
amal. [a berpendapat bahwa ilmu yang diperoleh harus disertai dengan amal saleh. Pendidikan
Islam tidak hanya bertujuan untuk menghasilkan individu yang pintar secara akademis, tetapi
juga individu yang memiliki kesadaran moral dan spiritual. Hasyim Asy’ari mengingatkan bahwa
seorang pendidik harus mampu menanamkan nilai-nilai etis kepada siswa, sehingga mereka
tidak hanya cerdas, tetapi juga berakhlak mulia. Hal ini penting untuk menghasilkan generasi
yang tidak hanya mampu bersaing di dunia, tetapi juga berkomitmen untuk memberikan
kontribusi positif kepada endidikan.

Selain itu, KH. Hasyim Asy’ari juga menggarisbawahi pentingnya endidikan yang bersifat
menyeluruh. la percaya bahwa endidikan harus melibatkan semua aspek kehidupan, baik fisik,
mental, maupun spiritual. Pendidikan yang baik menurutnya endid endidikan yang dapat
membentuk individu secara utuh, sehingga mereka mampu berfungsi dengan baik dalam
endidikan. Oleh karena itu, pendidik diharapkan untuk memperhatikan perkembangan siswa
secara keseluruhan, tidak hanya dari segi akademis, tetapi juga dalam aspek endid dan
emosional. Dengan pendekatan seperti ini, endidikan Islam diharapkan dapat menghasilkan
individu yang seimbang, mampu beradaptasi dengan perubahan zaman, dan tetap teguh
memegang nilai-nilai Islam.

Akhirnya, tujuan endidikan Islam menurut KH. Hasyim Asy’ari juga mencakup endi untuk

menciptakan endidikan yang beradab dan berakhlak. Pendidikan diharapkan dapat membentuk
individu yang tidak hanya peduli pada dirinya sendiri, tetapi juga pada lingkungan dan
endidikan sekitarnya. Dengan menanamkan nilai-nilai endid dan kemanusiaan, endidikan Islam
bertujuan untuk menghasilkan generasi yang memiliki rasa tanggung jawab endid yang tinggi.
Hal ini sejalan dengan prinsip-prinsip ajaran Islam yang menekankan pentingnya saling
membantu, menghormati, dan mencintai endid. Dengan demikian, endidikan Islam tidak hanya
berfungsi untuk mencapai kesuksesan pribadi, tetapi juga sebagai sarana untuk membangun
endidikan yang lebih baik dan harmonis.®

7. Tujuan Pendidikan Islam menurut K.H Ahmad Dahlan
Tujuan endidikan Islam menurut K.H. Ahmad Dahlan sangat luas dan meliputi berbagai
aspek yang bertujuan untuk membentuk individu secara menyeluruh.

2. Pembentukan karakter yang berakhlak mulia. Pendidikan harus dapat menghasilkan
individu yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga memiliki moral yang
tinggi. Hal ini sejalan dengan ajaran Islam yang mengedepankan akhlak dan etika
sebagai bagian penting dari kehidupan seorang Muslim. Dengan demikian, tujuan
endidikan Islam endid untuk menciptakan individu yang tidak hanya memahami ajaran
agama, tetapi juga mampu mengamalkannya dalam kehidupan sehari-hari.

b) Pendidikan Islam harus mencakup penguasaan ilmu pengetahuan yang luas, baik

dalam ranah agama maupun ilmu pengetahuan umum. K.H Ahmad Dahlan meyakini
bahwa endidikan harus menggabungkan aspek spiritual dan duniawi. Oleh karena itu,

16 Nik Haryanti, “Implementasi Pemikiran Kh. Hasyim Asy’Ari Tentang Etika Pendidik,” Epistemé: Jurnal
Pengembangan llmu Keislaman Vol.8, no. 2 (2013): him.339-450, https://doi.org/10.21274/epis.2013.8.2.439-
450.

162



Pemikiran-Pemikiran Filosofis Tentang Tujuan Pendidikan ISIam...............c.cocccovvevonnvveneeeesveneseonnennnnn. (Hal 429-446)
Herawati Herawati, Zainal Efendi Hasibuan

d)

kurikulum endidikan harus meliputi pengajaran Al-Qur’an dan Hadist, serta ilmu-ilmu
umum seperti membaca, menulis, berhitung, dan ilmu alam. Melalui pendekatan ini,
diharapkan peserta didik dapat memahami dan mengintegrasikan ilmu pengetahuan
dengan nilai-nilai agama, sehingga mereka dapat memberikan kontribusi yang efektif
bagi endidikan.

Pendidikan harus dapat mengembangkan kemampuan intelektual dan spiritual peserta
didik secara bersamaan. Dalam pandangan K.H Ahmad Dahlan, endidikan tidak hanya
sekadar penyampaian pengetahuan, tetapi juga proses pembinaan karakter dan
pengembangan potensi individu. Dengan demikian, tujuan endidikan Islam endid
untuk menghasilkan lulusan yang tidak hanya cerdas, tetapi juga memiliki jiwa endid
yang tinggi dan siap berperan dalam kemajuan endidikan.

Tujuan endidikan Islam mencakup endi untuk mempersiapkan individu menghadapi
tantangan zaman. K.H Ahmad Dahlan berpendapat bahwa endidikan harus membekali
peserta didik dengan kemampuan untuk beradaptasi dengan perubahan dan dinamika
kehidupan. Oleh karena itu, endidikan Islam harus mengajarkan nilai-nilai demokrasi,
endidika, dan tanggung jawab endid. Dengan demikian, lulusan endidikan Islam
diharapkan menjadi agen perubahan yang dapat membawa kemajuan bagi endidikan,
baik dalam dimensi spiritual maupun material."”

Selain beberapa pendapat para ahli di atas, ada pendapat-pendapat lain tentang tujuan
endidikan Islam,diantaranya endid
Menurut Abuddin Nata, ada tiga sifat tujuan endidikan Islam yang diharapkan dapat membawa

perubahan bagi peserta didik:

3.

Tujuan Individual: Ini berkaitan dengan aspek pribadi peserta didik, termasuk
pembelajaran dan perkembangan psikologis mereka. Perubahan yang diharapkan
mencakup perbaikan perilaku, peningkatan aktivitas, pencapaian dalam proses belajar,
serta pertumbuhan mental yang mempersiapkan mereka untuk menghadapi tantangan
kehidupan di dunia maupun akhirat.

Tujuan Sosial: Ini mencakup interaksi peserta didik dalam endidikan secara
keseluruhan. Perubahan yang diharapkan endid peningkatan pengalaman dan
kemajuan dalam struktur kehidupan endid.

Tujuan Profesional: Tujuan ini berhubungan dengan endidikan dan pengajaran, yang
mencakup aspek ilmu, seni, profesi, serta aktivitas yang relevan dalam endidikan..®

Menurut Abu Achmad, tujuan endidikan Islam dibagi menjadi empat kategori:

1.

Tujuan Tertinggi: Ini endid tujuan mutlak dan universal, yang dikenal sebagai “Insan
Kamil” (Manusia Paripurna). Tujuan ini mencerminkan pencapaian sebagai hamba
Allah yang beribadah kepada-Nya dan menggambarkan kebenaran abadi dalam Islam.
Tujuan Umum: Tujuan ini lebih spesifik dibandingkan tujuan tertinggi, mencakup
berbagai aspek endidikan yang ingin dicapai dalam konteks yang lebih luas, termasuk
pembentukan karakter dan akhlak yang baik.

Tujuan Khusus: Ini endid tujuan yang lebih terfokus, yang bertujuan untuk mencapai
hasil tertentu dalam proses endidikan, seperti penguasaan keterampilan atau
pengetahuan yang relevan dengan kebutuhan endidikanau endidikan.

Tujuan Sementara: Tujuan ini bersifat jangka pendek dan dapat berubah sesuai dengan
konteks dan situasi endidikan. Tujuan sementara biasanya berkaitan dengan
pencapaian tertentu dalam waktu yang lebih singkat.

17 Mainuddin and Lilis D Septiani, “Konsep Pendidikan Islam Perspektif Ahmad Dahlan,” Tajdid Jurnal Pemikiran
Keislaman Dan Kemanusiaan Vol.6, no. 1 (2022): Him.1-13,
https://doi.org/https://doi.org/https://doi.org/10.52266.

18 Nata;Abuddin, Filsafat Pendidikan Islam I (JAkarta: LOgos Lencana limu, 1997).

163



Pemikiran-Pemikiran Filosofis Tentang Tujuan Pendidikan ISIam...............c.cocccovvevonnvveneeeesveneseonnennnnn. (Hal 429-446)
Herawati Herawati, Zainal Efendi Hasibuan

Keempat kategori ini saling terkait dan berkontribusi pada pencapaian tujuan endidikan
Islam secara keseluruhan, di mana setiap kategori memainkan peran penting dalam membentuk
individu ideal sesuai dengan ajaran Islam..”

Sedangkan rumusan tujuan endidikan Islam yang dihasilkan dari seminar endidikan Islam
sedunia tahun 1980 di Islamabad endid:

“Education aims at the balanced growth of total personality of man through the training of

man’s spirit, intellect, the rational self, feeling and bodily sense. Education should, therefor,

catter for the growth of man in all aspects, spiritual, intellectual, imaginative, physical,

scientific, linguistic, both individually and collectively, and motivate all these aspect toward

goodness and attainment of perfection.The ultimate aim of education lies in the realization

of complete submission to Allah on the level of individual the community and humanity at

large”
Pendidikan bertujuan untuk mencapai perkembangan yang seimbang dalam kepribadian
manusia secara keseluruhan, melalui pengembangan aspek spiritual, intelektual, rasional,
emosional, dan inderawi. Oleh karena itu, endidikan harus mendukung pertumbuhan manusia
di berbagai bidang, termasuk spiritualitas, kecerdasan, imajinasi, fisik, pengetahuan ilmiah, dan
keterampilan endid. Hal ini berlaku baik untuk individu maupun kelompok, dengan tujuan
untuk mengarahkan semua aspek tersebut menuju kebaikan dan kesempurnaan. Tujuan utama
endidikan endid untuk mencapai pengabdian sepenuhnya kepada Allah Swt., baik pada endidi
pribadi, komunitas, maupun endidikan secara keseluruhan.>

Dari beberapa pendapat ahli tentang tujuan endidikan Islam diatas, maka dapat
disimpulkan bahwa tujuan endidikan Islam meliputi beberapa hal berikut ini:
1. Mengarahkan manusia agar dapat mencapai kebahagiaan dunia dan akhirat

1 e 85 Aa a1 (85 A L3I 8 L 15 U5 0% addes

Artinya: “Di antara mereka ada juga yang berdoa, “Ya Tuhan kami, berilah kami kebaikan di dunia
dan kebaikan di akhirat serta lindungilah kami dari azab neraka.” (Q.S Al-Bagarah: 210)

Kebaikan (hasanah) dalam bentuk apapun tidak akan terwujud tanpa didasari oleh ilmu.
Baik itu kebaikan duniawi seperti kesejahteraan, ketenteraman, kemakmuran, dan sebagainya,
maupun kebaikan di akhirat, semuanya memerlukan pengetahuan yang cukup. Sebab, segala
keinginan dan cita-cita tidak akan tercapai tanpa adanya usaha dan pemahaman yang tepat
untuk mewujudkannya.

Pendidikan Islam mengajarkan bahwa kebahagiaan sejati tidak hanya terletak pada
pencapaian materi, tetapi juga pada kedekatan dengan Allah dan pengamalan ajaran-Nya. Oleh
karena itu, pendidikan diharapkan dapat membentuk individu yang tidak hanya sukses di dunia,
tetapi juga siap menghadapi kehidupan setelah mati, dengan tujuan meraih kebahagiaan abadi
di akhirat.

Tujuan dasar pendidikan Islam adalah untuk membimbing manusia mencapai kebahagiaan
di dunia maupun akhirat. Dalam konteks ini, kebahagiaan tidak hanya dipahami sebagai
pencapaian materi atau kesenangan duniawi, melainkan lebih dari itu, mencakup kesejahteraan
spiritual, moral, dan sosial. Pendidikan Islam berfungsi sebagai sarana untuk membentuk
individu yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga memiliki akhlak yang baik serta

1% Achmadi; Abu, Islam Sebagai Paradigma llmu Pendidikan, (Yogyakarta: Aditya Media, 1992).
20 Muhammad Zaim, “TUJUAN PENDIDIKAN PERSPEKTIF AL-QURAN DAN HADITS (Isu Dan Strategi
Pengembangan Pendidikan Islam),” Muslim Heritage Vol.4, no. 2 (2019): HIm.239-260,
https://doi.org/10.21154/muslimheritage.v4i2.1766.

164



Pemikiran-Pemikiran Filosofis Tentang Tujuan Pendidikan ISIam...............c.cocccovvevonnvveneeeesveneseonnennnnn. (Hal 429-446)
Herawati Herawati, Zainal Efendi Hasibuan

kesadaran spiritual yang tinggi. Hal ini sejalan dengan prinsip bahwa pendidikan harus mampu
mengarahkan individu untuk memahami dan melaksanakan peran mereka sebagai hamba Allah
dan khalifah di bumi.

Selain itu, pendidikan Islam menekankan pentingnya keseimbangan antara kehidupan
dunia dan akhirat. Pendidikan harus mampu mengintegrasikan aspek-aspek duniawi dan
ukhrawi, sehingga individu dapat meraih kesuksesan di kedua dunia. Ajaran Nabi Muhammad
SAW mendorong umatnya untuk mencari ilmu dan berusaha di dunia, sambil tetap menjaga
hubungan yang baik dengan Allah dan menjalankan ibadah. Dengan pendekatan ini, pendidikan
Islam diharapkan dapat melahirkan individu yang tidak hanya memberikan kontribusi positif
bagi masyarakat, tetapi juga memiliki kesadaran terhadap kehidupan setelah mati, sehingga
mereka dapat meraih kebahagiaan abadi di akhirat.

Tujuan pendidikan Islam yang mengarah pada kebahagiaan dunia dan akhirat
mencerminkan visi yang holistik dan komprehensif. Pendidikan Islam tidak hanya berfokus
pada pengembangan intelektual, tetapi juga pada pembentukan karakter dan spiritualitas.
Dengan demikian, pendidikan Islam berfungsi sebagai sarana untuk menciptakan individu yang
seimbang, yang mampu menjalani hidup dengan penuh makna, memberikan kontribusi pada
masyarakat, dan akhirnya meraih kebahagiaan sejati di dunia dan akhirat.

2. Menumbuhkan sikap dan jiwa yang selalu beribadah kepada Allah.
Sebagaimana firman Allah swt :

3 V1 G5 all iR g
Artinya: “Dan Aku tidak menciptakan jin dan manusia melainkan supaya mereka menyembah-
Ku.” (QS. adz-Dzariyat: 56)

Pendidikan Islam memiliki tujuan utama untuk membentuk sikap dan jiwa yang senantiasa
beribadah kepada Allah. Ini menjadi dasar dari seluruh proses pendidikan dalam Islam, di mana
setiap aspek pendidikan diarahkan untuk menciptakan individu yang tidak hanya cerdas secara
intelektual, tetapi juga memiliki kesadaran spiritual yang tinggi. Dalam hal ini, ibadah dipahami
lebih dari sekadar ritual; ia mencakup semua aspek kehidupan yang dilakukan dengan niat tulus
untuk mengabdi kepada Allah. Oleh karena itu, pendidikan Islam berfungsi sebagai sarana
untuk membentuk karakter dan moral peserta didik, agar mereka dapat hidup dengan penuh
kesadaran akan tanggung jawab spiritual mereka.

Dalam Al-Qur'an, Allah SWT menegaskan bahwa tujuan penciptaan manusia adalah untuk
beribadah kepada-Nya, seperti yang tercantum dalam QS. Al-Dzariyat ayat 56:

O35 V) O3 Gl Gl e
Artinya: “Dan Aku tidak menciptakan jin dan manusia melainkan supaya mereka menyembah-
Ku.” (QS. adz-Dzariyat: 56)

Ayat ini menunjukkan bahwa ibadah adalah inti dari keberadaan manusia, dan pendidikan
Islam berperan penting dalam menanamkan pemahaman ini kepada peserta didik. Melalui
pendidikan, individu diajarkan untuk mengenali dan memahami esensi ibadah, baik yang
bersifat ritual, seperti shalat dan puasa, maupun yang bersifat sosial, seperti berbuat baik kepada
sesama dan menjaga lingkungan. Dengan demikian, pendidikan Islam tidak hanya bertujuan
untuk mendidik individu yang taat dalam ibadah ritual, tetapi juga yang aktif berkontribusi
dalam masyarakat.

Selain itu, pendidikan Islam juga menekankan pentingnya pengembangan akhlak dan
karakter yang baik sebagai bagian dari ibadah. Oleh karena itu, pendidikan tidak hanya fokus
pada penguasaan ilmu pengetahuan, tetapi juga pada pembentukan sikap dan perilaku yang
sesuai dengan ajaran Islam. Melalui pendidikan, peserta didik diajarkan untuk memiliki sifat-
sifat terpuji seperti kejujuran, kesederhanaan, dan kepedulian terhadap orang lain. Dengan
menanamkan sikap-sikap ini, pendidikan Islam berupaya menciptakan individu yang tidak

165



Pemikiran-Pemikiran Filosofis Tentang Tujuan Pendidikan ISIam...............c.cocccovvevonnvveneeeesveneseonnennnnn. (Hal 429-446)
Herawati Herawati, Zainal Efendi Hasibuan

hanya taat beribadah kepada Allah, tetapi juga mampu menjalani hidup dengan integritas dan
tanggung jawab sosial.

Tujuan pendidikan Islam untuk membentuk sikap dan jiwa yang selalu beribadah kepada
Allah mencerminkan pendekatan yang holistik dalam pembentukan individu. Pendidikan dalam
Islam tidak hanya mempersiapkan peserta didik menghadapi tantangan dunia, tetapi juga
membekali mereka dengan pemahaman yang mendalam tentang hakikat ibadah dan tanggung
jawab spiritual. Dengan pendekatan ini, pendidikan Islam diharapkan dapat menghasilkan
individu yang seimbang, yang mampu menjalani hidup dengan penuh makna, memberikan
kontribusi positif bagi masyarakat, dan pada akhirnya meraih kebahagiaan di dunia dan
akhirat.”

Selain itu, pendidikan Islam juga menekankan pentingnya ketakwaan dan kesadaran
spiritual, yang tercermin dalam QS. Ali Imran:191:

U Gl s A SUALG 1o S L W5 G315 skl (318 08 (03 7R0 5 a5 e 5 13585 Llis bl (5328 ¢l
Artinya:” (yaitu) orang-orang yang mengingat Allah sambil berdiri, duduk, atau dalam keadaan
berbaring, dan memikirkan tentang penciptaan langit dan bumi (seraya berkata), “Ya Tuhan kami,
tidaklah Engkau menciptakan semua ini sia-sia. Mahasuci Engkau. Lindungilah kami dari azab
neraka.” (Q.S Al-Imran:191)

Ayat ini menginspirasi kita untuk selalu mengingat Allah dalam setiap aspek kehidupan,
termasuk dalam proses pendidikan. Pendidikan bukan hanya sekadar mencari ilmu, tetapi juga
merupakan sarana untuk mencapai kesempurnaan spiritual dan menjalankan tugas sebagai
hamba Allah..

3. Mengarahkan manusia agar berakhlakul karimah

Tujuan pendidikan Islam yang utama adalah untuk menyempurnakan akhlak individuy,
sebagaimana Hadits Rasulullah saw:

GOAY & J&a Azl Edad )
Artinya: "Sesungguhnya aku diutus hanya untuk menyempurnakan akhlak yang mulia.” (HR. Al-
Baihaqi)

Pendidikan Islam tidak hanya mengedepankan kognitif, namun juga secara intensif
mengupayakan pengembangan afektif dan psikomotorik peserta didik. Hadis Bukhari yang
menggarisbawahi pentingnya pemenuhan akhlak mulia menguatkan argumentasi bahwa
pendidikan karakter merupakan jantung dari ajaran Islam. Dengan demikian, pendidikan Islam
berfungsi sebagai wahana pembentukan karakter yang kokoh, sehingga menghasilkan individu
yang tidak hanya berilmu, tetapi juga berakhlak karimah dan mampu berkontribusi positif bagi
masyarakat.*

Tujuan pendidikan Islam yang menekankan pengembangan akhlakul karimah (akhlak yang
mulia) merupakan elemen krusial dalam pembentukan karakter individu. Dalam pandangan
Islam, akhlak yang baik adalah cerminan dari keimanan seseorang dan menjadi bagian tak
terpisahkan dari ibadah. Pendidikan Islam tidak hanya berfokus pada penguasaan ilmu
pengetahuan, tetapi juga pada pembentukan karakter dan moral peserta didik. Dengan
demikian, tujuan utama pendidikan Islam adalah menciptakan individu yang tidak hanya cerdas
secara intelektual, tetapi juga memiliki akhlak yang baik dan mampu memberikan kontribusi
positif bagi masyarakat.

Pendidikan Islam mengajarkan nilai-nilai moral dan etika yang bersumber dari Al-Qur'an
dan Hadis. Melalui proses pendidikan, peserta didik diharapkan untuk memahami dan

21 7aim.
22 Hikmatul Mustaghfiroh, “Rekonstruksi Filsafat Pendidikan Islam (Mengembalikan Tujuan Pendidikan Islam
Berbasis Tujuan Penciptaan Dan Tujuan Risalah),” Edukasia : Jurnal Penelitian Pendidikan Islam Vol.10, no. 1
(2015): HIm.89-104, https://doi.org/10.21043/edukasia.v10i1.786.

166



Pemikiran-Pemikiran Filosofis Tentang Tujuan Pendidikan ISIam...............c.cocccovvevonnvveneeeesveneseonnennnnn. (Hal 429-446)
Herawati Herawati, Zainal Efendi Hasibuan

menginternalisasi ajaran-ajaran ini dalam kehidupan sehari-hari. Nilai-nilai seperti kejujuran,
keadilan, kasih sayang, dan tanggung jawab menjadi dasar dalam berinteraksi dengan sesama.
Dengan menanamkan nilai-nilai tersebut, pendidikan Islam bertujuan untuk membentuk
individu yang tidak hanya memikirkan kepentingan pribadi, tetapi juga peduli terhadap
kesejahteraan orang lain dan lingkungan sekitar.

Pendidikan Islam juga menekankan pentingnya teladan dalam pengembangan akhlakul
karimah. Rasulullah SAW diakui sebagai uswatun hasanah (teladan yang baik) bagi umat
manusia. Oleh karena itu, dalam pendidikan, sangat penting memberikan contoh nyata dari
perilaku yang baik. Guru dan pendidik diharapkan menjadi teladan bagi peserta didik, sehingga
mereka dapat meniru dan mengadopsi akhlak yang baik dalam kehidupan sehari-hari. Dengan
cara ini, pendidikan Islam berfungsi sebagai sarana untuk mentransfer nilai-nilai moral dari satu
generasi ke generasi berikutnya.

Pendidikan yang menekankan akhlakul karimah juga berperan dalam pembentukan
masyarakat yang harmonis dan sejahtera. Individu yang memiliki akhlak yang baik cenderung
berperilaku positif dalam interaksi sosial, yang dapat menciptakan lingkungan yang saling
menghormati dan mendukung. Dalam hal ini, pendidikan Islam berperan sebagai alat untuk
membangun masyarakat yang beradab dan beretika. Dengan demikian, tujuan pendidikan Islam
tidak hanya terbatas pada pengembangan individu, tetapi juga pada pembentukan masyarakat
yang lebih baik.

Tujuan pendidikan Islam yang mengarah pada pengembangan akhlakul karimah
mencerminkan visi yang holistik dalam pembentukan karakter. Pendidikan dalam Islam
berfungsi untuk membekali individu dengan pengetahuan dan keterampilan, sekaligus
membentuk akhlak yang mulia. Dengan pendekatan ini, pendidikan Islam diharapkan dapat
menghasilkan generasi yang tidak hanya cerdas secara akademis, tetapi juga memiliki integritas,
moralitas, dan tanggung jawab sosial yang tinggi. Hal ini sangat penting untuk menciptakan
masyarakat yang adil, sejahtera, dan berkelanjutan sesuai dengan ajaran Islam.

4. Membentuk pribadi insan kamil
Tujuan pendidikan Islam digambarkan Allah dalam ayat berikut:
O3 5 W1 A5 s ansd R a0 )8 )l g
Artinya: “Wahai orang-orang yang beriman, bertakwalah kepada Allah dengan sebenar-benar
takwa kepada-Nya dan janganlah kamu mati kecuali dalam keadaan muslim.” (Q.S Al-Imran: 102)

Berdasarkan ayat tersebut, tujuan utama yang diharapkan tercapai melalui pendidikan
Islam adalah membentuk kepribadian insan kamil, yaitu manusia yang sempurna baik secara
rohani maupun jasmani. Insan kamil adalah individu yang dapat hidup dengan baik dan
berkembang secara wajar berkat ketakwaannya kepada Allah SWT. Ini berarti pendidikan Islam
bertujuan untuk menghasilkan individu yang bermanfaat bagi diri sendiri dan masyarakat, serta
memiliki kecintaan untuk mengamalkan dan mengembangkan ajaran Islam, baik dalam
hubungan dengan Allah, sesama manusia, maupun lingkungan sekitarnya.

Wafat dalam keadaan berserah diri kepada Allah sebagai seorang Muslim, yang merupakan
puncak dari ketakwaan dan akhir dari proses hidup, mencerminkan tujuan akhir dari
pendidikan Islam. Dengan demikian, insan kamil yang meninggal dan akan menghadap
Tuhannya adalah tujuan akhir yang ingin dicapai melalui pendidikan Islam..”

5. Mengantarkan manusia menjadi khalifah Allah fi al-Ardh.

Tujuan pendidikan Islam yang mengarah pada pembentukan manusia sebagai khalifah fil
ardhi (khalifah di bumi) adalah salah satu aspek dasar dalam pemikiran pendidikan Islam.
Konsep ini bersumber dari ajaran Al-Qur'an, di mana Allah SWT menciptakan manusia untuk
menjadi pemimpin dan pengelola bumi. Dalam QS. Al-Bagarah ayat 30, Allah berfirman:

R ) 8 Jels ) Akl et 06 g

Artinya: “Dan ingatlah ketika Tuhanmu berfirman kepada para malaikat, ‘Sesungguhnya
Aku hendak menjadikan khalifah di bumi.”

2 Daradjat;Zakiah and Dkk, /Imu Pendidikan Islam.
167



Pemikiran-Pemikiran Filosofis Tentang Tujuan Pendidikan ISIam...............c.cocccovvevonnvveneeeesveneseonnennnnn. (Hal 429-446)
Herawati Herawati, Zainal Efendi Hasibuan

Pernyataan bahwa manusia akan menjadi khalifah menunjukkan bahwa mereka memiliki
tanggung jawab besar untuk mengelola dan memakmurkan bumi sesuai dengan petunjuk-Nya.

Pendidikan Islam berperan krusial dalam mempersiapkan individu untuk menjalankan
tugas sebagai khalifah. Melalui pendidikan, individu diajarkan untuk memahami tanggung
jawab mereka terhadap alam, masyarakat, dan seluruh ciptaan Allah. Pendidikan Islam tidak
hanya berfokus pada penguasaan ilmu pengetahuan, tetapi juga pada pengembangan karakter
dan akhlak yang baik. Dengan demikian, peserta didik diharapkan dapat menjadi pribadi yang
cerdas dan bijaksana dalam mengambil keputusan terkait pengelolaan sumber daya dan
lingkungan.

Sebagai khalifah, manusia diharapkan menjalankan peran-peran tertentu, seperti menjaga
keseimbangan alam, memelihara keadilan sosial, dan berkontribusi pada pembangunan
masyarakat. Pendidikan Islam menekankan pentingnya nilai moral dan etika dalam setiap
tindakan individu. Dengan menanamkan nilai-nilai ini, pendidikan Islam bertujuan untuk
menciptakan individu yang tidak hanya berorientasi pada kepentingan pribadi, tetapi juga
peduli terhadap kesejahteraan orang lain dan lingkungan. Prinsip-prinsip keadilan, kasih
sayang, dan tanggung jawab sosial dalam ajaran Islam mendasari hal ini.

Lebih lanjut, pendidikan Islam juga mengajarkan bahwa sebagai khalifah, manusia harus
memiliki visi yang luas dan kemampuan berpikir kritis. Pendidikan yang baik membekali
individu dengan keterampilan analisis dan pemecahan masalah, sehingga mereka dapat
mengatasi tantangan yang ada di masyarakat dan lingkungan. Dengan demikian, pendidikan
Islam tidak hanya bertujuan untuk membentuk individu yang beribadah kepada Allah, tetapi
juga individu yang mampu berkontribusi secara aktif dalam pembangunan dan pengelolaan
bumi.

Selain itu, tujuan penciptaan manusia adalah sebagai khalifah di bumi, dengan
melaksanakan tugasnya untuk memakmurkan dan melestarikan bumi, serta membawa misi
rahmat bagi seluruh alam. Dasar hukum untuk tujuan ini dapat ditemukan dalam QS. al-An’am:
165: ) . .

Fin 5380 405 sl & 0 S5 () R G o 4850l s (o (338 i ad5 a1l e 631 525
Artinya: "Dialah yang menjadikan kamu sebagai khalifah-khalifah di bumi dan Dia meninggikan
sebagian kamu beberapa derajat atas sebagian (yang lain) untuk menguji kamu atas apa yang
diberikan-Nya kepadamu. Sesungguhnya Tuhanmu sangat cepat hukuman-Nya. Sesungguhnya
Dia Maha Pengampun lagi Maha Penyayang.”

Tujuan tersebut berusaha menjadikan peserta didik sebagai khalifah Allah dengan tanggung
jawab untuk memanfaatkan dan mengelola bumi, menjaganya, serta mewujudkan prinsip Islam
sebagai rahmat bagi seluruh alam. Dengan demikian, peserta didik diharapkan dapat
memanfaatkan alam semesta untuk kepentingan diri mereka, umat manusia, dan untuk
kemaslahatan semua makhluk yang ada di dunia ini.**

Secara keseluruhan, tujuan pendidikan Islam yang mengarah pada pembentukan manusia
sebagai khalifah fil ardhi mencerminkan visi yang menyeluruh dan integratif. Pendidikan Islam
tidak hanya mempersiapkan individu dalam aspek akademis, tetapi juga dalam aspek moral,
sosial, dan lingkungan. Dengan pendekatan ini, diharapkan pendidikan Islam dapat
menghasilkan individu yang mampu menjalankan peran mereka sebagai khalifah dengan baik,
sehingga mewujudkan masyarakat yang adil, sejahtera, dan berkelanjutan sesuai dengan ajaran
Allah SWT.

KESIMPULAN

24 Zainuddin, “TUJUAN PENDIDIKAN ISLAM PERSPEKTIF INSAN KAMIL PURPOSE OF ISLAMIC EDUCATION
PERSPECTIVE HUMAN KAMIL Zainuddin,” JARIAH;Jurnal Risalah Addariya, n.d., Him.1-8, http://e-
journal.staisddimangkoso.ac.id.

168



Pemikiran-Pemikiran Filosofis Tentang Tujuan Pendidikan ISIam...............c.cocccovvevonnvveneeeesveneseonnennnnn. (Hal 429-446)
Herawati Herawati, Zainal Efendi Hasibuan

Tujuan pendidikan Islam bersifat bertahap dan menyeluruh, bertujuan membentuk
individu yang cerdas, berakhlak mulia, dan spiritual. Pendidikan ini tidak hanya membekali
pengetahuan, melainkan juga membentuk karakter yang kokoh berdasarkan Al-Qur'an dan
Hadits. Tujuan utamanya adalah mencapai kebahagiaan dunia dan akhirat, menumbuhkan
keimanan, dan membentuk pribadi yang sempurna sebagai pengemban tugas sebagai khalifah
di muka bumi.. Berbagai pendapat ahli menegaskan hal ini. Untuk mewujudkan tujuan tersebut,
penting bagi seluruh pelaku pendidikan Islam untuk menjadikan tujuan-tujuan ini sebagai
pedoman utama. Selain itu, pelatihan berkelanjutan bagi pendidik sangat diperlukan agar
mereka dapat mengimplementasikan tujuan pendidikan Islam secara efektif dalam proses
pembelajaran.

DAFTAR PUSTAKA

Abu, Achmadi; Islam Sebagai Paradigma Ilmu Pendidikan,. Yogyakarta: Aditya Media, 1992.

Ansari, Ansari, and Ahmad Qomarudin. “Konsep Pendidikan Islam Menurut Ibnu Sina Dan Ibnu
Qayyim Al  Jauziyyah.”  Islamika Vol.3, mno. 2 (2021): hlm.34-148.
https://doi.org/10.36088/islamika.v3i2.1222.

Arif, Arifuddin. Pengantar Ilmu Pendidikan Islam. Edited by Saiful Ibad. 1st ed. Jakarta: Kultura,
2008.

Daradjat;Zakiah, and Dkk. Ilmu Pendidikan Islam. XII. Jakarta: PT. Bumi Aksara, 2016.

Haryanti, Nik. “Implementasi Pemikiran Kh. Hasyim Asy’Ari Tentang Etika Pendidik.” Epistemé:
Jurnal Pengembangan Ilmu Keislaman Vol.8, no. 2 (2013): hlm.339-450.
https://doi.org/10.21274/epis.2013.8.2.439-450.

Hasanuddin, Mawaddah, Laela Lindi Sestia, and Muhammad Yusuf. “Hakikat Dan Tujuan
Pendidikan Islam.” Bacaka: Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol.2, no. 2 (2022): hlm.204-
213. http://ejournal-bacaka.org/index.php/jpai/article/view/85%oAhttp://ejournal-
bacaka.org/index.php/jpai/article/download/85/32.

Hidayah, Hikmatul Hidayah. “Pengertian , Sumber, Dan Dasar Pendidikan Islam.” Jurnal As-Said
Vol.3, no. 1 (2023): hlm.21-33. https://e-journal.institutabdullahsaid.ac.id/index.php/AS-
SAID/article/view/141.

Mainuddin, and Lilis D Septiani. “Konsep Pendidikan Islam Perspektif Ahmad Dahlan.” Tajdid
Jurnal Pemikiran Keislaman Dan Kemanusiaan Vol.6, no. 1 (2022): Hlm.1-13.
https://doi.org/https://doi.org/https://doi.org/10.52266.

Mustaghfiroh, Hikmatul. “Rekonstruksi Filsafat Pendidikan Islam (Mengembalikan Tujuan
Pendidikan Islam Berbasis Tujuan Penciptaan Dan Tujuan Risalah).” Edukasia : Jurnal
Penelitian Pendidikan Islam Vol.10, no. 1 (2015): Hlm.89-104.
https://doi.org/10.21043/edukasia.v10i1.786.

Musyaffa Ali, Mokhamad, and Haris Abdul. “Hakikat Tujuan Pendidikan Islam Perspektif Imam
Al-Ghazali.” Dar-El-Ilmi Jurnal Studi Keagamaan, Pendidikan Dan Humaniora Vol.g
(2022): hlm.1-15. https://doi.org/https://doi.org/10.52166/darelilmi.vgi1.3033.

Nata;Abuddin. Filsafat Pendidikan Islam I. JAkarta: LOgos Lencana Ilmu, 1997.

Nur, Aina, Hilmy Harahap, Siti Chairun Nisyah, Asnil Aidah Ritonga, and Ahmad Darlis.
“Konsep Tarbiyah , Ta’ Lim, Ta’ Dib Dan Term Lainnya Dalam Al-Qur’ an.” Al-Muaddib;
Jurnal Ilmu-Ilmu Sosial Keislaman Vol. 9, no. 1 (2023): hlm. 9-20. http://jurnal.um-
tapsel.ac.id/index.php/al-muaddib/article/view/14840/pdf.

Quthb, Sayyid. Tafsir Fi Dzilal Al-Qur’an Juz XV. XV. Berut: Dar Al-Ahyat, n.d.

Rohman, Miftaku. “Konsep Pendidikan Islam Menurut Ibn Sina Dan Relevansinya Dengan
Pendidikan Modern.” Epistemé: Jurnal Pengembangan Ilmu Keislaman Vol.8, no. 2 (2013):
hlm.279-300. https://doi.org/10.21274/epis.2013.8.2.279-300.

Sri, Syafa’ati. “Konsep Tujuan Pendidikan Islam Menurut Ibnu Khaldun Dalam Perspektif Aliran
Filsafat Pendidikan Rekonstruksionalisme.” Jurnal Pendidikan Tuntas, 2016, hlm.1-98.

169



Pemikiran-Pemikiran Filosofis Tentang Tujuan Pendidikan ISIam...............c.cocccovvevonnvveneeeesveneseonnennnnn. (Hal 429-446)
Herawati Herawati, Zainal Efendi Hasibuan

UNDANG UNDANG REPUBLIK INDONESIA NOMOR 20 TAHUN 2003 TENTANG SISTEM
PENDIDIKAN NASIONAL. UNDANG-UNDANG REPUBLIK INDONESIA NOMOR 20
TAHUN 2003 TENTANG SISTEM PENDIDIKAN NASIONAL D (2003).

Zaenudin, Jejen, and Muchamad Rifki. “Hakikat Kebenaran : Studi Komparasi Pemikiran Al-
Ghazali Dan John Dewey.” Al-Muaddib: Jurnal Ilmu-Ilmu Sosial Dan Keislaman Volume
9, no. Nomor 1 (2023): hlm.gi-100. http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/al-
muaddib/article/view/15171.

Zaim, Muhammad. “TUJUAN PENDIDIKAN PERSPEKTIF AL-QURAN DAN HADITS (Isu Dan
Strategi Pengembangan Pendidikan Islam).” Muslim Heritage Vol.4, no. 2 (2019):
Hlm.239-260. https://doi.org/10.21154/muslimheritage.v4i2.1766.

Zainuddin. “TUJUAN PENDIDIKAN ISLAM PERSPEKTIF INSAN KAMIL PURPOSE OF
ISLAMIC EDUCATION PERSPECTIVE HUMAN KAMIL Zainuddin.” JARIAH;Jurnal
Risalah Addariya, n.d., Hlm.1-8. http://e-journal.staisddimangkoso.ac.id.

Zuhairini. Filsafat Pendidikan Islam. Jakarta: PT.Bumi Aksara, 1995.

170



