
 
 

154 
 

Al-Muaddib :Jurnal Ilmu-Ilmu Sosial dan Keislaman 
issn online : 2549-0427  |  issn cetak : 2528-2492  | Vol. 9 No.2 (2024) | 429-446 

DOI: http://dx.doi.org/10.31604/muaddib.v9i2. 429-446 

 

PEMIKIRAN-PEMIKIRAN FILOSOFIS TENTANG TUJUAN  

PENDIDIKAN ISLAM 

 

Herawati Herawati, Zainal Efendi Hasibuan 
Universitas Islam Negeri Syekh Ali Hasan Ahmad Addary, Padangsidimpuan 

kabsyahmuchtar@gmail.com1 , ainal80.yes@gmail.com 

 

ABSTRAK 

 

 Pendidikan Islam memiliki tujuan yang mendalam dan holistik, melampaui sekadar 

transfer pengetahuan untuk mencakup pembentukan karakter dan akhlak. Artikel ini mengkaji 

pengertian dan tujuan pendidikan Islam, serta pandangan para tokoh seperti Ibnu Khaldun, 

Ibnu Sina, dan Ibnu Qayyim Al-Jauziyyah. Penelitian ini menegaskan bahwa pemahaman yang 

menyeluruh tentang tujuan pendidikan Islam sangat penting untuk mengatasi kesalahan 

persepsi mengenai pendidikan, di mana aspek kognitif sering lebih diutamakan daripada aspek 

afektif dan psikomotorik. Melalui tinjauan literatur, artikel ini mengidentifikasi bahwa tujuan 

pendidikan Islam mencakup pengembangan individu yang cerdas, berakhlak mulia, dan 

memiliki kesadaran spiritual. Hasil utama diskusi menunjukkan bahwa pendidikan Islam 

seharusnya diarahkan untuk mencapai kebahagiaan di dunia dan akhirat, membentuk pribadi 

insan kamil, serta mengarahkan manusia sebagai khalifah fil ardh. Dengan demikian, penelitian 

ini berkontribusi pada pemahaman yang lebih mendalam tentang pendidikan Islam dan 

pentingnya integrasi nilai-nilai moral dalam proses pendidikan, sejalan dengan pandangan para 

cendekiawan sebelumnya. Diharapkan penelitian ini dapat memberikan wawasan baru bagi 

pendidik dan praktisi dalam menerapkan tujuan pendidikan Islam secara efektif. 

 

Key Words: Tujuan Pendidikan Islam, Pendidikan Islam, Pemikiran filosofis, Pendidikan Karakter. 

 

PENDAHULUAN 

Pendidikan merupakan fondasi utama dalam pembentukan karakter dan kepribadian 
individu, yang sangat penting untuk mempersiapkan generasi masa depan. Dalam konteks 
Islam, pendidikan tidak hanya berfungsi sebagai sarana untuk mentransfer pengetahuan, tetapi 
juga sebagai upaya untuk membentuk individu yang utuh secara intelektual, moral, dan 
spiritual. Tujuan pendidikan Islam yang holistik semakin relevan di tengah tantangan globalisasi 
dan modernisasi yang sering kali mengaburkan nilai-nilai moral dan spiritual. Oleh karena itu, 
penelitian ini berfokus pada pemikiran filosofis tentang tujuan pendidikan Islam, dengan 
harapan dapat memberikan pemahaman yang lebih mendalam tentang makna dan 
penerapannya dalam pendidikan saat ini. 

Pertanyaan penelitian ini sangat krusial untuk dijawab, karena pemahaman yang jelas 
tentang tujuan pendidikan Islam dapat membantu pendidik dan praktisi merancang kurikulum 
dan metode pengajaran yang sejalan dengan prinsip-prinsip Islam. Dalam banyak kasus, 
pendidikan formal cenderung lebih menekankan aspek kognitif, seperti penguasaan materi 
pelajaran, sementara aspek afektif dan psikomotorik yang berhubungan dengan pembentukan 
karakter sering kali diabaikan. Temuan Abuddin Nata menegaskan bahwa tujuan pendidikan 

http://u.lipi.go.id/1482811078
http://u.lipi.go.id/1464754901


Pemikiran-Pemikiran Filosofis Tentang Tujuan Pendidikan Islam………………………………………………..….… (Hal 429-446) 
Herawati Herawati, Zainal Efendi Hasibuan 

 

155 
 

Islam harus mencakup perubahan individu, sosial, dan profesional, yang semuanya 
berkontribusi pada pembentukan insan kamil. Oleh karena itu, penting untuk menjelajahi dan 
mendalami tujuan pendidikan Islam agar dapat diterapkan secara efektif dalam praktik 
pendidikan. 

Dalam kajian literatur, banyak cendekiawan yang memberikan pandangan beragam 
mengenai tujuan pendidikan Islam. Ibnu Khaldun, misalnya, menekankan pentingnya 
pembentukan pribadi yang utuh, yang mampu mengembangkan kemahiran dan keahlian, serta 
berkontribusi aktif dalam masyarakat. Ia berargumen bahwa pendidikan harus membangun 
kesadaran individu terhadap masalah sosial dan memberikan keterampilan untuk 
menyelesaikannya. Di sisi lain, Ibnu Sina menekankan keseimbangan antara aspek jasmani, 
intelektual, dan akhlak, menggarisbawahi bahwa pendidikan harus mencakup semua dimensi 
kehidupan manusia. Sementara itu, Ibnu Qayyim Al-Jauziyyah menekankan perlunya 
pendidikan untuk menjaga nilai-nilai kemanusiaan dan mencegah kesenjangan moral, dengan 
tujuan akhir membentuk individu yang berakhlak mulia. 

Meskipun banyak penelitian telah dilakukan tentang tujuan pendidikan Islam, masih 
terdapat kekurangan dalam integrasi nilai-nilai moral dalam praktik pendidikan sehari-hari. 
Banyak institusi pendidikan yang lebih fokus pada pencapaian akademis dan penguasaan materi, 
tanpa memberikan perhatian yang cukup pada pembentukan karakter dan akhlak siswa. Oleh 
karena itu, penelitian ini berupaya mengisi kekosongan tersebut dengan menawarkan 
pendekatan yang lebih komprehensif terhadap tujuan pendidikan Islam.  

Dengan demikian, penelitian ini bertujuan untuk memperdalam pemahaman tentang 
tujuan pendidikan Islam dan memberikan kontribusi signifikan bagi masyarakat, terutama 
dalam menciptakan pendidikan yang lebih baik dan lebih sesuai dengan ajaran Islam. Melalui 
pemahaman yang lebih mendalam tentang tujuan pendidikan Islam, diharapkan individu dapat 
meraih kebahagiaan di dunia dan akhirat, serta memberikan kontribusi positif bagi masyarakat. 
Penelitian ini diharapkan menjadi referensi bagi para pendidik, pembuat kebijakan, dan peneliti 
lain yang tertarik dalam mengembangkan pendidikan Islam yang lebih efektif dan 
berkelanjutan. 

 
METODE PENELITIAN 

Metode penelitian dalam artikel mengenai tujuan pendidikan Islam mengadopsi 

pendekatan studi literatur yang bertujuan untuk mengumpulkan, menganalisis, dan mensintesis 

informasi dari beragam sumber tertulis. Sumber data mencakup data primer seperti dokumen 

resmi dan karya tokoh pendidikan Islam, serta data sekunder yang meliputi buku, artikel jurnal, 

dan makalah. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi pustaka dengan 

mengidentifikasi dan membaca literatur yang relevan, serta mengelompokkan informasi 

berdasarkan tema, termasuk tujuan pendidikan individu, sosial, dan profesional. Analisis data 

menggunakan pendekatan analisis tematik untuk menyoroti tema utama dan menyusun narasi 

yang mencerminkan pandangan para ahli, serta melakukan sintesis untuk memberikan 

gambaran yang komprehensif tentang tujuan pendidikan Islam. Dengan demikian, penelitian 

ini diharapkan dapat memberikan kontribusi signifikan terhadap pengembangan pendidikan 

Islam yang lebih efektif dan sejalan dengan nilai-nilai Islam. 

 
PEMBAHASAN 
A. Pengertian Pendidikan Islam 

Dalam konteks pendidikan Islam, istilah yang umum digunakan untuk menggambarkan 
konsep pendidikan adalah al-tarbiyah, al-ta'dib, dan al-ta'lim. Dari ketiga istilah tersebut, yang 
paling sering digunakan dalam praktik pendidikan Islam adalah al-tarbiyah, sementara al-ta'dib 
dan al-ta'lim jarang digunakan, meskipun kedua istilah tersebut telah digunakan sejak awal 
perkembangan pendidikan Islam.  



Pemikiran-Pemikiran Filosofis Tentang Tujuan Pendidikan Islam………………………………………………..….… (Hal 429-446) 
Herawati Herawati, Zainal Efendi Hasibuan 

 

156 
 

Meskipun ketiga istilah ini memiliki makna yang serupa, secara esensial, masing-masing 
term memiliki perbedaan, baik dalam arti tekstual maupun kontekstual.  
1. Istilah al-tarbiyah 

Penggunaan sitilah al-tarbiyah berasal dari kata rabb, yang berarti tumbuh, berkembang, 
memelihara, merawat, mengatur, dan menjaga kelestarian atau eksistensinya. Dalam pengertian 
yang lebih luas, pendidikan Islam yang terkandung dalam istilah Al-Tarbiyah mencakup empat 
pendekatan utama, yaitu:   

1) Menjaga dan memelihara fitrah anak didik seiring dengan proses tumbuh kembang 
mereka menuju kedewasaan.  

2) Mengembangkan seluruh potensi yang dimiliki untuk mencapai kesempurnaan.   
3) Mengarahkan seluruh aspek fitrah menuju kesempurnaan tersebut.   
4) Melaksanakan proses pendidikan secara bertahap.1 
Fahr al-Razy mengartikan istilah "rabbayani" sebagai bentuk pendidikan Islam dalam 

pengertian yang luas. Istilah ini tidak hanya mengacu pada pendidikan yang bersifat verbal 
(kognitif), tetapi juga mencakup pendidikan yang berfokus pada aspek perilaku (afektif). Begitu 
pula, Sayyid Quthb menafsirkan istilah tersebut sebagai upaya untuk merawat jasmani peserta 
didik serta membantu mereka mencapai kematangan sikap mental yang tercermin dalam akhlak 
mulia (al-karimah) pada diri peserta didik.2 

Dari penjelasan di atas, dapat disimpulkan bahwa pendidikan harus berjalan melalui suatu 
proses yang terencana, sistematis, dengan tujuan yang jelas untuk dicapai, serta melibatkan 
pelaksana yang memahami teori-teori tertentu. Oleh karena itu, istilah al-tarbiyah lebih tepat 
digunakan untuk menggambarkan pengertian pendidikan Islam, karena istilah ini mencakup 
semua aspek kognitif, afektif, dan psikomotorik.. 
2. Istilah Ta’lim 

Istilah al-Ta'lim telah digunakan sejak awal perkembangan pendidikan Islam. Para ahli 
berpendapat bahwa kata ini lebih bersifat universal dibandingkan dengan al-Tarbiyah atau al-
Ta'dib. Rasyid Ridha mengartikan al-Ta'lim sebagai proses penyampaian ilmu pengetahuan 
kepada individu tanpa ada batasan atau ketentuan tertentu. Jalal berpendapat bahwa proses 
ta’lim lebih luas dibandingkan dengan tarbiyah. Ia mengemukakan alasan sebagai berikut: 

1) Ketika Rasulullah SAW mengajarkan Al-Qur’an kepada umat Islam, tujuan beliau 
bukan hanya agar mereka bisa membaca, tetapi juga agar mereka membaca dengan 
pemahaman, pengertian, kesadaran, dan tanggung jawab. Ini mencakup penanaman 
amanah dan pembersihan jiwa (tazkiyah al-nufus), sehingga mereka siap menerima 
hikmah dan mempelajari segala sesuatu yang bermanfaat bagi diri mereka. 

2) Kata ta’lim tidak hanya berkaitan dengan pencapaian pengetahuan yang terbatas pada 
prasangka atau taklid semata, ataupun pengetahuan yang datang dari dongeng, 
khayalan, atau cerita yang tidak benar. 

3) Ta’lim meliputi aspek pengetahuan dan keterampilan yang diperlukan dalam 
kehidupan, serta pedoman untuk perilaku yang baik. Dengan demikian, menurut Jalal, 
ta’lim mencakup dimensi kognitif, afektif, dan psikomotorik, dan berlaku sepanjang 
hidup, tidak terbatas pada masa kanak-kanak, tetapi juga mencakup orang dewasa.3 

Dengan demikian, makna ta'lim dalam konteks pendidikan Islam tidak hanya mencakup 
aspek intelektual, tetapi juga melibatkan sikap moral dan tindakan yang muncul dari proses 
pembelajaran. Ta'lim tidak hanya berarti menguasai dan mengembangkan ilmu, tetapi juga 
mencakup pengembangan sikap dan perilaku yang selaras dengan pengetahuan yang diperoleh, 
dalam rangka menjalani kehidupan sehari-hari. 

3. Istilah Ta’dib 

 
1 Arifuddin Arif, Pengantar Ilmu Pendidikan Islam, ed. Saiful Ibad, 1st ed. (Jakarta: Kultura, 2008). 
2 Sayyid Quthb, Tafsir Fi Dzilal Al-Qur’an Juz XV, XV (Berut: Dar Al-Ahyat, n.d.). 
3 Hasanuddin et al., “Hakikat Dan Tujuan Pendidikan Islam,” Bacaka: Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol.2, no. 
2 (2022): hlm.204-213, http://ejournal-bacaka.org/index.php/jpai/article/view/85%0Ahttp://ejournal-
bacaka.org/index.php/jpai/article/download/85/32. 



Pemikiran-Pemikiran Filosofis Tentang Tujuan Pendidikan Islam………………………………………………..….… (Hal 429-446) 
Herawati Herawati, Zainal Efendi Hasibuan 

 

157 
 

Kata ta’dib mengandung pengertian sebagai usaha untuk menciptakan kondisi yang 
mendukung, sehingga siswa terdorong untuk memiliki sikap dan perilaku yang sopan dan baik, 
sesuai dengan harapan. Fokus utama dari ta’dib adalah pada upaya membentuk pribadi Muslim 
yang memiliki akhlak mulia. Pengertian ini didasarkan pada sabda Nabi Muhammad saw: 

 
تأَدِيْبِيَ فأَحَْسَنََ رَبِِّي أدََّبَنِي  

 
Artinya: “ Tuhan telah mendidikku, maka ia sempurnakan pendidikanku” (H.R. Al-Aksary dari Ali 

ra) 
 

Penjelasan tentang  endidikan dalam konteks Islam sebagai  endi untuk memastikan 
seseorang mengenal dan memahami metode pengajaran tertentu dapat ditemukan dalam 
gagasan ta’dib. Gagasan ini mencakup strategi pengajaran yang membantu peserta didik 
mengembangkan pengetahuan dan kemampuannya. Seorang pendidik, misalnya, dapat 
memimpin dengan memberikan teladan, memberikan hadiah dan pujian, serta mengajar 
melalui pengulangan. Konsep ta’dib ini diharapkan mampu membentuk manusia yang bermoral 
luhur dan menjunjung tinggi nilai-nilai keimanan Islam.4 

Dari ketiga istilah dalam  endid Arab tersebut, kita dapat melihat bahwa kata al-tarbiyah 
memiliki makna yang lebih luas dan lebih tepat digunakan untuk menggambarkan  endidikan 
dibandingkan dengan al-ta’dib dan al-ta’lim. Kata ta’lim lebih  endi pada pengajaran, yang 
berkaitan dengan pengetahuan, kecerdasan, dan keterampilan, seperti yang dijelaskan dalam 
ayat yang telah disebutkan di atas. Sedangkan  endidikan itu sendiri lebih mencakup dari sekadar 
pengajaran. Di sisi lain, kata al-ta’dib lebih banyak merujuk pada  endidikan akhlak dan budi 
pekerti. 

Secara etimologi maupun  endidikan , istilah tarbiyah, ta’lim, dan ta’dib pada dasarnya 
memiliki makna yang serupa, yaitu digunakan untuk menggambarkan proses yang bertujuan 
menumbuhkan dan mengembangkan seluruh potensi manusia menuju kematangan, baik secara 
fisik, intelektual, maupun spiritual. Proses untuk mengembangkan potensi-potensi tersebut 
merupakan inti dan tujuan utama dari  endidikan.5 

Pendidikan Islam  endid rangkaian proses transformasi dan internalisasi ilmu pengetahuan 
dan nilai-nilai kepada anak didik melalui pertumbuhan dan pengembangan potensi fitrahnya, 
baik  aspek spiritual, intelektual maupun fisiknya, guna keselarasan dan kesempurnaan hidup 
dalam segala aspeknya sesuai dengan nilai-nilai ajaran Islam. 

 
1. Tujuan Pendidikan Islam menurut Para Ahli  
Tujuan  endid sesuatu yang ideal yang ingin diwujudkan.6 Tujuan ialah suatu yang 

diharapkan tercapai setelah sesuatu usaha atau kegiatan selesai. Maka  endidikan, karena 
merupakan suatu usaha dan kegiatan yang berproses melalui tahap-tahap dan tingkatan- 
tingkatan, tujuannya bertahap dan bertingkat. Tujuan  endidikan bukanlah suatu benda yang 
berbentuk tetap dan statis, tetapi ia merupakan suatu keseluruhan dari kepribadian seseorang, 
berkenaan dengan seluruh aspek kehidupannya.7 

Tujuan  endidikan sebagaimana yang tertuang dalam UU nomor 20 tahun 2003 tentang 
Sistem  endidikan nasional  endid: Mengembangkan potensi peserta didik agar menjadi manusia 

 
4 Aina Nur et al., “Konsep Tarbiyah , Ta ’ Lim , Ta ’ Dib Dan Term Lainnya Dalam Al-Qur ’ an,” Al-Muaddib; Jurnal 
Ilmu-Ilmu Sosial Keislaman Vol. 9, no. 1 (2023): hlm. 9-20, http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/al-
muaddib/article/view/14840/pdf. 
5 Hikmatul Hidayah Hidayah, “Pengertian , Sumber, Dan Dasar Pendidikan Islam,” Jurnal As-Said Vol.3, no. 1 
(2023): hlm.21-33, https://e-journal.institutabdullahsaid.ac.id/index.php/AS-SAID/article/view/141. 
6 Zuhairini, Filsafat Pendidikan Islam (Jakarta: PT.Bumi Aksara, 1995). 
7 Daradjat;Zakiah and Dkk, Ilmu Pendidikan Islam, XII (Jakarta: PT. Bumi Aksara, 2016). 



Pemikiran-Pemikiran Filosofis Tentang Tujuan Pendidikan Islam………………………………………………..….… (Hal 429-446) 
Herawati Herawati, Zainal Efendi Hasibuan 

 

158 
 

yang beriman dan bertakwa kepada Tuhan Yang Maha Esa, berakhlak mulia, sehat, berilmu, 
cakap, kreatif, mandiri, dan menjadi warga negara yang demokratis serta bertanggung jawab.8 

Sejalan dengan hal tersebut, Tujuan  endidikan Islam  endid  endi terencana untuk 
membentuk individu yang cerdas secara intelektual, memiliki akhlak baik, dan kesadaran 
spiritual yang tinggi. Pendidikan Islam bertujuan mengembangkan potensi manusia secara 
 endidik, mencakup aspek fisik, mental, dan spiritual. Ini sejalan dengan pandangan bahwa 
 endidikan harus membimbing individu untuk memahami dan mengamalkan ajaran agama serta 
nilai-nilai moral yang terdapat dalam Al-Qur’an dan Hadits. Dengan demikian, tujuan  endidikan 
Islam tidak hanya sekadar mentransfer pengetahuan, tetapi juga berfokus pada pembentukan 
karakter dan perilaku yang sesuai dengan prinsip-prinsip Islam.9 
 

1. Tujuan Pendidikan Islam menurut Ibnu Khaldun 
Tujuan  endidikan menurut Ibnu Khaldun dapat dilihat melalui dua orientasi utama: 

orientasi akhirat dan orientasi duniawi. Orientasi akhirat  endi pada penguatan iman dan 
spiritualitas individu. Dalam pandangannya,  endidikan harus mencakup pengajaran Al-Qur’an 
dan ajaran Islam yang bertujuan membentuk karakter dan akhlak yang baik. Dengan 
mempelajari Al-Qur’an, individu tidak hanya mempelajari nilai-nilai moral dan etika, tetapi juga 
memperkuat keyakinan mereka terhadap Allah. Hal ini penting karena Ibnu Khaldun meyakini 
bahwa iman yang kokoh akan membantu individu menjalani kehidupan sesuai prinsip-prinsip 
Islam dan menjadi anggota  endidikan yang bertanggung jawab.10 

Di sisi lain, orientasi duniawi dalam  endidikan menurut Ibnu Khaldun bertujuan untuk 
mempersiapkan individu agar dapat berkontribusi dalam kemajuan  endid dan ekonomi. Ia 
memandang  endidikan sebagai aspek penting dalam  endidikan yang tidak hanya menghasilkan 
individu berpengetahuan, tetapi juga terampil dalam berbagai bidang. Pendidikan duniawi 
mencakup penguasaan keterampilan praktis dan pengetahuan yang relevan dengan kebutuhan 
 endidikan. Dengan demikian, individu yang terdidik dapat memenuhi kebutuhan hidupnya dan 
juga berperan aktif dalam  endidikan   endidikan serta peningkatan kualitas hidup secara 
keseluruhan. 

Ibnu Khaldun juga menekankan pentingnya aktivitas berpikir dalam  endidikan. Ia 
berpendapat bahwa  endidikan harus mendorong individu untuk berpikir kritis dan kreatif, agar 
mereka dapat mengembangkan potensi diri dan berkontribusi pada kemajuan ilmu 
pengetahuan dan teknologi. Dalam pandangannya,  endidikan bukan hanya sekadar transfer 
pengetahuan, tetapi juga sebuah proses yang melibatkan hubungan antara teori dan praktik. 
Dengan pendekatan ini, individu akan lebih siap menghadapi tantangan dunia nyata dan 
mampu beradaptasi dengan perubahan yang terjadi dalam  endidikan. 

Tujuan  endidikan Islam menurut Ibnu Khaldun  endid untuk membangun kesadaran 

manusia terhadap masalah-masalah yang dihadapi  endidikan dan memberikan keterampilan 

untuk memecahkan masalah tersebut. Pendidikan diharapkan tidak hanya bersifat teoritis, 

tetapi juga praktis, sehingga dapat mengarahkan individu untuk berperan sebagai agen 

perubahan dan rekonstruksi  endid, sesuai dengan tuntutan zaman yang terus berkembang.11 

Secara umum, tujuan  endidikan menurut Ibnu Khaldun  endid untuk menciptakan 

individu yang seimbang, yang memiliki pengetahuan, keterampilan, akhlak yang baik, dan iman 

yang kuat. Pendidikan harus dapat mengintegrasikan kedua aspek ini, sehingga individu dapat 

 
8 UNDANG UNDANG REPUBLIK INDONESIA NOMOR 20 TAHUN 2003 TENTANG SISTEM PENDIDIKAN NASIONAL, 
UNDANG-UNDANG REPUBLIK INDONESIA NOMOR 20 TAHUN 2003 TENTANG SISTEM PENDIDIKAN NASIONAL D 
(2003). 
9 Hasanuddin et al., “Hakikat Dan Tujuan Pendidikan Islam.” 
10 Hidayah, “Pengertian , Sumber, Dan Dasar Pendidikan Islam.” 
11 Syafa’ati Sri, “Konsep Tujuan Pendidikan Islam Menurut Ibnu Khaldun Dalam Perspektif Aliran Filsafat 
Pendidikan Rekonstruksionalisme.,” Jurnal Pendidikan Tuntas, 2016, hlm.1-98. 



Pemikiran-Pemikiran Filosofis Tentang Tujuan Pendidikan Islam………………………………………………..….… (Hal 429-446) 
Herawati Herawati, Zainal Efendi Hasibuan 

 

159 
 

berfungsi secara optimal dalam  endidikan dan berkontribusi pada kemajuan  endid dan 

ekonomi, sambil tetap menjaga hubungan mereka dengan Allah. Dengan pendekatan ini, 

 endidikan Islam menurut Ibnu Khaldun menjadi sarana efektif untuk membentuk generasi yang 

berkualitas dan bertanggung jawab. 

 

2. Tujuan Pendidikan Islam menurut Imam Al-Ghazali 
Tujuan  endidikan Islam menurut Imam Al-Ghazali dapat dijelaskan dengan 

mempertimbangkan beberapa aspek penting yang menjadi dasar pemikirannya. Pertama, Al-

Ghazali menekankan bahwa  endidikan harus bertujuan untuk taqarrub, yakni mendekatkan diri 

kepada Allah SWT.  Pendidikan yang ideal seharusnya mencakup  endi sungguh-sungguh 

(mujahadah) dan pembiasaan dalam beramal saleh, yang dilakukan secara konsisten dan 

berulang.12 Pendidikan bukan hanya proses mentransfer ilmu, tetapi juga perjalanan spiritual 

yang membimbing individu untuk memahami dan merasakan kehadiran Allah. Melalui 

 endidikan, diharapkan individu dapat melaksanakan ibadah dengan penuh kesadaran, baik 

ibadah wajib maupun sunnah, yang pada akhirnya akan membawa kebahagiaan sejati di dunia 

dan akhirat.  

Imam Al-Ghazali menyoroti pentingnya pengembangan potensi manusia. Ia percaya bahwa 

setiap individu dilahirkan dengan fitrah yang baik, dan  endidikan berfungsi untuk menggali 

serta mengembangkan potensi tersebut. Oleh karena itu,  endidikan harus mencakup berbagai 

bidang ilmu yang diajarkan secara bertahap, agar individu mampu memahami dan 

menerapkannya dalam kehidupan sehari-hari. Al-Ghazali juga menyoroti pentingnya 

pembentukan karakter yang baik, yakni individu yang memiliki akhlak mulia dan bebas dari 

sifat tercela, karena akhlak yang baik  endid cerminan dari keimanan yang kuat dan menjadi 

dasar bagi terciptanya hubungan  endid yang harmonis.  

Imam Al-Ghazali berpendapat bahwa  endidikan harus mempersiapkan individu untuk 

menjalankan tugas keduniaan secara  endidikan a. Ia meyakini bahwa setiap orang memiliki 

tanggung jawab sebagai khalifah di bumi, dan  endidikan harus mempersiapkan mereka untuk 

melaksanakan tugas tersebut dengan sebaik-baiknya. Oleh karena itu,  endidikan tidak hanya 

mengutamakan aspek intelektual, tetapi juga membentuk sikap dan perilaku yang 

mencerminkan nilai-nilai Islam.  

Secara keseluruhan, tujuan  endidikan menurut Al-Ghazali  endid menciptakan individu 

yang seimbang—cerdas dalam ilmu pengetahuan, kuat dalam moralitas, dan dekat dengan 

Allah—sehingga mereka dapat memberikan kontribusi positif kepada  endidikan dan meraih 

kebahagiaan sejati. Pendidikan menurut Al-Ghazali, dengan demikian, merupakan proses 

 endidik yang melibatkan pengembangan ilmu, akhlak, dan spiritualitas untuk membentuk 

manusia yang sempurna dalam perspektif Islam.13 

 

3. Tujuan Pendidikan Islam menurut Ibnu Sina 
Tujuan  endidikan Islam menurut Ibnu Sina sangat luas dan mencakup berbagai aspek 

penting dalam pengembangan diri individu. Pertama, Ibnu Sina menekankan bahwa  endidikan 

 
12 Jejen Zaenudin and Muchamad Rifki, “Hakikat Kebenaran : Studi Komparasi Pemikiran Al-Ghazali Dan John 
Dewey,” Al-Muaddib: Jurnal Ilmu-Ilmu Sosial Dan Keislaman Volume 9, no. Nomor 1 (2023): hlm.91-100, 
http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/al-muaddib/article/view/15171. 
13 Mokhamad Musyaffa Ali and Haris Abdul, “Hakikat Tujuan Pendidikan Islam Perspektif Imam Al-Ghazali,” 
Dar-El-Ilmi Jurnal Studi Keagamaan, Pendidikan Dan Humaniora Vol.9 (2022): hlm.1-15, 
https://doi.org/https://doi.org/10.52166/darelilmi.v9i1.3033. 



Pemikiran-Pemikiran Filosofis Tentang Tujuan Pendidikan Islam………………………………………………..….… (Hal 429-446) 
Herawati Herawati, Zainal Efendi Hasibuan 

 

160 
 

harus bertujuan untuk mengembangkan seluruh potensi yang dimiliki oleh seseorang. Ini 
meliputi perkembangan fisik, intelektual, dan moral. Menurutnya,  endidikan tidak hanya 
berfokus pada pemberian pengetahuan, tetapi juga pada pembentukan karakter dan moral yang 
tinggi. Dengan demikian,  endidikan harus mampu menghasilkan individu yang tidak hanya 
cerdas secara akademis, tetapi juga memiliki akhlak yang baik. 

Selanjutnya, Ibnu Sina percaya bahwa  endidikan harus mempersiapkan individu untuk 
hidup dalam  endidikan. Hal ini berarti  endidikan harus relevan dengan kebutuhan  endid dan 
ekonomi  endidikan. Ia menekankan pentingnya mengajarkan keterampilan dan keahlian yang 
sesuai dengan bakat dan potensi siswa, agar mereka dapat memberikan kontribusi yang efektif 
dalam  endidikan. Pendidikan, menurut Ibnu Sina, harus membantu individu menemukan dan 
mengembangkan keahlian yang dapat diandalkan, sehingga mereka tidak hanya menjadi 
pencari pekerjaan, tetapi juga mampu menciptakan lapangan pekerjaan. 

Ibnu Sina juga menggarisbawahi pentingnya  endidikan yang berkelanjutan. Ia 
membedakan antara  endidikan di rumah dan di sekolah, yang keduanya saling melengkapi. 
Pendidikan awal di rumah harus  endi pada pembentukan iman dan karakter, sementara 
 endidikan di sekolah harus lebih menekankan pada pengembangan pengetahuan dan 
keterampilan. Pemilihan guru yang berkualitas sangat penting dalam hal ini, karena guru 
berperan sebagai teladan dan pembimbing yang dapat membantu siswa mencapai potensi 
terbaik mereka. Seorang guru yang saleh, berpengetahuan luas, dan bijaksana akan dapat 
mengarahkan siswa untuk berkembang dengan baik. 

Terakhir, tujuan  endidikan menurut Ibnu Sina juga mencakup dimensi pragmatis, yaitu 

kurikulum yang diterapkan harus memperhatikan kebutuhan  endidikan dan relevansi ilmu yang 

diajarkan. Pendidikan harus bertujuan agar ilmu dan keterampilan yang diperoleh dapat 

digunakan dalam kehidupan sehari-hari. Dengan demikian,  endidikan bukan sekadar transfer 

pengetahuan, tetapi juga sebagai sarana untuk mempersiapkan individu agar dapat beradaptasi 

dengan perubahan zaman dan memenuhi tuntutan  endidikan. Melalui pendekatan ini, Ibnu 

Sina berusaha menciptakan individu yang seimbang—berilmu, berbudi pekerti baik, dan 

mampu memberikan kontribusi positif dalam kehidupan  endid.14 

 

4. Tujuan Pendidikan Islam menurut Ibnu Qoyyim Al-Jauziyyah 
Tujuan  endidikan menurut Ibnu Qayyim Al-Jauziyyah sangat terfokus pada pembentukan 

karakter dan nilai-nilai moral yang sesuai dengan ajaran Islam. Ia berpendapat bahwa  endidikan 
harus berperan dalam melindungi fitrah manusia dari pengaruh buruk yang dapat merusak jiwa 
dan akhlak. Dalam pandangannya,  endidikan bukan sekadar transfer ilmu, melainkan sebuah 
proses pembinaan yang bertujuan untuk menciptakan individu dengan kesadaran spiritual dan 
moral yang tinggi. Dengan demikian, tujuan utama  endidikan  endid membentuk individu yang 
mampu bersyukur kepada Allah SWT dan menjalani hidup sesuai dengan prinsip-prinsip Islam. 

Ibnu Qayyim berpendapat bahwa pengembangan iman dalam  endidikan  endid sesautu 
yang paling krusial. Ia meyakini bahwa  endidikan harus dimulai dengan pembentukan iman 
yang kuat, yang menjadi dasar bagi semua aspek kehidupan. Melalui  endidikan yang baik, 
individu diharapkan dapat memahami dan menghayati ajaran agama, serta menjalani 
kehidupan dengan penuh tanggung jawab dan kesadaran akan hakikat hidup. Pembentukan 
iman ini juga berfungsi untuk mencegah individu dari perilaku menyimpang dan menjauhkan 
mereka dari dosa, sehingga mereka dapat menjadi hamba yang konsisten dalam bersyukur 
kepada Allah. 

Selanjutnya, Ibnu Qayyim menyoroti pentingnya mengenal bakat dan kemampuan setiap 
individu. Ia berpendapat bahwa  endidikan harus disesuaikan dengan potensi dan minat masing-

 
14 Miftaku Rohman, “Konsep Pendidikan Islam Menurut Ibn Sina Dan Relevansinya Dengan Pendidikan 
Modern,” Epistemé: Jurnal Pengembangan Ilmu Keislaman Vol.8, no. 2 (2013): hlm.279-300, 
https://doi.org/10.21274/epis.2013.8.2.279-300. 



Pemikiran-Pemikiran Filosofis Tentang Tujuan Pendidikan Islam………………………………………………..….… (Hal 429-446) 
Herawati Herawati, Zainal Efendi Hasibuan 

 

161 
 

masing siswa, sehingga proses belajar mengajar menjadi lebih efektif. Dengan memahami 
kemampuan siswa, pendidik dapat memberikan arahan yang tepat untuk membantu mereka 
mengembangkan potensi secara maksimal. Pendekatan ini tidak hanya akan meningkatkan 
kualitas  endidikan, tetapi juga menghasilkan individu yang siap memberikan kontribusi positif 
bagi  endidikan sesuai dengan bakat dan minat mereka. 

Dalam hal kurikulum, Ibnu Qayyim mengusulkan bahwa  endidikan harus bersifat  endidik, 

yang mencakup tidak hanya aspek akademis, tetapi juga pembentukan karakter dan moral. Ia 

menekankan bahwa kurikulum  endidikan harus melibatkan pembinaan iman, pengetahuan, 

dan pengembangan jiwa. Dengan pendekatan ini, diharapkan  endidikan dapat melahirkan 

individu yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga memiliki kepribadian yang kuat, 

berakhlak mulia, dan siap memberikan kontribusi positif bagi  endidikan. Oleh karena itu, tujuan 

 endidikan menurut Ibnu Qayyim Al-Jauziyyah  endid menciptakan generasi yang seimbang 

antara ilmu pengetahuan dan nilai-nilai moral, agar mereka dapat menjalani hidup yang 

berkualitas dan memberikan manfaat bagi umat.15 

 

5. Tujuan Pendidikan Islam menurut Buya Hamka 
Tujuan  endidikan Islam menurut Hamka dapat dilihat melalui dua aspek utama, yaitu 

kebahagiaan di dunia dan di akhirat. Bagi Hamka,  endidikan tidak hanya sebatas penyampaian 

ilmu pengetahuan, tetapi juga merupakan proses pembentukan karakter dan akhlak bagi para 

peserta didik. Ia berpendapat bahwa  endidikan harus mampu membimbing individu menjadi 

hamba Allah yang taat, yang tidak hanya memahami ajaran agama, tetapi juga mengamalkannya 

dalam kehidupan sehari-hari. Dengan demikian, tujuan utama  endidikan Islam  endid 

membentuk manusia yang beriman, bertaqwa, dan bermoral tinggi, agar mereka dapat 

memberikan kontribusi positif bagi  endidikan. 

Hamka berpandangan bahwa pengembangan potensi setiap individu sangat penting dalam 
 endidikan. Ia meyakini bahwa setiap orang dilahirkan dengan fitrah dan potensi yang unik, yang 
perlu diasah melalui  endidikan yang baik. Oleh karena itu,  endidikan Islam harus dirancang 
untuk mengoptimalkan potensi tersebut, baik dari segi intelektual, emosional, maupun 
spiritual. Pendidikan Islam, menurut Hamka, harus lebih dari sekadar mengejar prestasi 
akademis; ia juga harus  endi pada pembentukan sikap dan perilaku yang sejalan dengan nilai-
nilai Islam. Dengan pendekatan yang  endidik, Hamka berharap agar peserta didik tumbuh 
menjadi individu yang seimbang, mampu menghadapi tantangan hidup dengan kebijaksanaan. 

Hamka juga mengemukakan pentingnya kolaborasi antara pendidik, orang tua, dan 
 endidikan dalam mencapai tujuan  endidikan. Ia berpendapat bahwa  endidikan yang efektif 
memerlukan  endidika yang harmonis antara ketiga pihak tersebut. Pendidik, dalam hal ini guru, 
harus aktif membimbing dan mendidik peserta didik, sementara orang tua memiliki peran 
penting dalam mendukung proses  endidikan di rumah. Masyarakat juga harus berperan dalam 
menciptakan lingkungan yang kondusif untuk perkembangan  endidikan. Dengan sinergi antara 
ketiga elemen ini, tujuan  endidikan Islam akan lebih mudah tercapai. 

Menurut Hamka, kurikulum yang relevan dan materi pembelajaran yang sesuai dengan 

perkembangan peserta didik sangat diperlukan. Ia berkeyakinan bahwa kurikulum  endidikan 

Islam harus mampu menjawab tantangan zaman dan kebutuhan  endidikan. Materi yang 

diajarkan harus tidak hanya bersifat teoritis, tetapi juga praktis. 

 

6. Tujuan Pendidikan Islam menurut K.H Hasyim Asy’ari 

 
15 Ansari Ansari and Ahmad Qomarudin, “Konsep Pendidikan Islam Menurut Ibnu Sina Dan Ibnu Qayyim Al 
Jauziyyah,” Islamika Vol.3, no. 2 (2021): hlm.134-148, https://doi.org/10.36088/islamika.v3i2.1222. 



Pemikiran-Pemikiran Filosofis Tentang Tujuan Pendidikan Islam………………………………………………..….… (Hal 429-446) 
Herawati Herawati, Zainal Efendi Hasibuan 

 

162 
 

Tujuan  endidikan Islam menurut KH. Hasyim Asy’ari sangat mendalam dan mencakup 
berbagai aspek, termasuk spiritual, moral, dan intelektual. Pertama-tama, tujuan utama 
 endidikan dalam pandangannya  endid untuk mendekatkan diri kepada Allah SWT. Pendidikan 
bukan sekadar proses transfer ilmu, melainkan juga alat untuk membentuk karakter dan akhlak 
yang baik. Dalam konteks ini,  endidikan diharapkan dapat membantu individu memahami dan 
mengamalkan ajaran agama dalam kehidupan sehari-hari. Oleh karena itu, setiap pencari ilmu 
diharapkan dapat menerapkan ilmunya dalam perilaku yang mencerminkan nilai-nilai Islam, 
seperti tawakkal, wara’, dan rasa  endid. 

Selanjutnya, KH. Hasyim Asy’ari mengemukakan pentingnya hubungan antara ilmu dan 
amal. Ia berpendapat bahwa ilmu yang diperoleh harus disertai dengan amal saleh. Pendidikan 
Islam tidak hanya bertujuan untuk menghasilkan individu yang pintar secara akademis, tetapi 
juga individu yang memiliki kesadaran moral dan spiritual. Hasyim Asy’ari mengingatkan bahwa 
seorang pendidik harus mampu menanamkan nilai-nilai etis kepada siswa, sehingga mereka 
tidak hanya cerdas, tetapi juga berakhlak mulia. Hal ini penting untuk menghasilkan generasi 
yang tidak hanya mampu bersaing di dunia, tetapi juga berkomitmen untuk memberikan 
kontribusi positif kepada  endidikan.  

Selain itu, KH. Hasyim Asy’ari juga menggarisbawahi pentingnya  endidikan yang bersifat 
menyeluruh. Ia percaya bahwa  endidikan harus melibatkan semua aspek kehidupan, baik fisik, 
mental, maupun spiritual. Pendidikan yang baik menurutnya  endid  endidikan yang dapat 
membentuk individu secara utuh, sehingga mereka mampu berfungsi dengan baik dalam 
 endidikan. Oleh karena itu, pendidik diharapkan untuk memperhatikan perkembangan siswa 
secara keseluruhan, tidak hanya dari segi akademis, tetapi juga dalam aspek  endid dan 
emosional. Dengan pendekatan seperti ini,  endidikan Islam diharapkan dapat menghasilkan 
individu yang seimbang, mampu beradaptasi dengan perubahan zaman, dan tetap teguh 
memegang nilai-nilai Islam.  

Akhirnya, tujuan  endidikan Islam menurut KH. Hasyim Asy’ari juga mencakup  endi untuk 

menciptakan  endidikan yang beradab dan berakhlak. Pendidikan diharapkan dapat membentuk 

individu yang tidak hanya peduli pada dirinya sendiri, tetapi juga pada lingkungan dan 

 endidikan sekitarnya. Dengan menanamkan nilai-nilai  endid dan kemanusiaan,  endidikan Islam 

bertujuan untuk menghasilkan generasi yang memiliki rasa tanggung jawab  endid yang tinggi. 

Hal ini sejalan dengan prinsip-prinsip ajaran Islam yang menekankan pentingnya saling 

membantu, menghormati, dan mencintai  endid. Dengan demikian,  endidikan Islam tidak hanya 

berfungsi untuk mencapai kesuksesan pribadi, tetapi juga sebagai sarana untuk membangun 

 endidikan yang lebih baik dan harmonis.16 

 

7. Tujuan Pendidikan Islam menurut K.H Ahmad Dahlan 
Tujuan  endidikan Islam menurut K.H. Ahmad Dahlan sangat luas dan meliputi berbagai 

aspek yang bertujuan untuk membentuk individu secara menyeluruh.  
2. Pembentukan karakter yang berakhlak mulia. Pendidikan harus dapat menghasilkan 

individu yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga memiliki moral yang 
tinggi. Hal ini sejalan dengan ajaran Islam yang mengedepankan akhlak dan etika 
sebagai bagian penting dari kehidupan seorang Muslim. Dengan demikian, tujuan 
 endidikan Islam  endid untuk menciptakan individu yang tidak hanya memahami ajaran 
agama, tetapi juga mampu mengamalkannya dalam kehidupan sehari-hari. 

b) Pendidikan Islam harus mencakup penguasaan ilmu pengetahuan yang luas, baik 
dalam ranah agama maupun ilmu pengetahuan umum. K.H Ahmad Dahlan meyakini 
bahwa  endidikan harus menggabungkan aspek spiritual dan duniawi. Oleh karena itu, 

 
16 Nik Haryanti, “Implementasi Pemikiran Kh. Hasyim Asy’Ari Tentang Etika Pendidik,” Epistemé: Jurnal 
Pengembangan Ilmu Keislaman Vol.8, no. 2 (2013): hlm.339-450, https://doi.org/10.21274/epis.2013.8.2.439-
450. 



Pemikiran-Pemikiran Filosofis Tentang Tujuan Pendidikan Islam………………………………………………..….… (Hal 429-446) 
Herawati Herawati, Zainal Efendi Hasibuan 

 

163 
 

kurikulum  endidikan harus meliputi pengajaran Al-Qur’an dan Hadist, serta ilmu-ilmu 
umum seperti membaca, menulis, berhitung, dan ilmu alam. Melalui pendekatan ini, 
diharapkan peserta didik dapat memahami dan mengintegrasikan ilmu pengetahuan 
dengan nilai-nilai agama, sehingga mereka dapat memberikan kontribusi yang efektif 
bagi  endidikan. 

c) Pendidikan harus dapat mengembangkan kemampuan intelektual dan spiritual peserta 
didik secara bersamaan. Dalam pandangan K.H Ahmad Dahlan,  endidikan tidak hanya 
sekadar penyampaian pengetahuan, tetapi juga proses pembinaan karakter dan 
pengembangan potensi individu. Dengan demikian, tujuan  endidikan Islam  endid 
untuk menghasilkan lulusan yang tidak hanya cerdas, tetapi juga memiliki jiwa  endid 
yang tinggi dan siap berperan dalam kemajuan  endidikan. 

d) Tujuan  endidikan Islam mencakup  endi untuk mempersiapkan individu menghadapi 
tantangan zaman. K.H Ahmad Dahlan berpendapat bahwa  endidikan harus membekali 
peserta didik dengan kemampuan untuk beradaptasi dengan perubahan dan dinamika 
kehidupan. Oleh karena itu,  endidikan Islam harus mengajarkan nilai-nilai demokrasi, 
 endidika, dan tanggung jawab  endid. Dengan demikian, lulusan  endidikan Islam 
diharapkan menjadi agen perubahan yang dapat membawa kemajuan bagi  endidikan, 
baik dalam dimensi spiritual maupun material.17 

Selain beberapa pendapat para ahli di atas, ada pendapat-pendapat lain tentang tujuan 
 endidikan Islam,diantaranya  endid 
Menurut Abuddin Nata, ada tiga sifat tujuan  endidikan Islam yang diharapkan dapat membawa 

perubahan bagi peserta didik: 

3. Tujuan Individual: Ini berkaitan dengan aspek pribadi peserta didik, termasuk 
pembelajaran dan perkembangan psikologis mereka. Perubahan yang diharapkan 
mencakup perbaikan perilaku, peningkatan aktivitas, pencapaian dalam proses belajar, 
serta pertumbuhan mental yang mempersiapkan mereka untuk menghadapi tantangan 
kehidupan di dunia maupun akhirat. 

4. Tujuan Sosial: Ini mencakup interaksi peserta didik dalam  endidikan secara 
keseluruhan. Perubahan yang diharapkan  endid peningkatan pengalaman dan 
kemajuan dalam struktur kehidupan  endid. 

5. Tujuan Profesional: Tujuan ini berhubungan dengan  endidikan dan pengajaran, yang 
mencakup aspek ilmu, seni, profesi, serta aktivitas yang relevan dalam  endidikan..18 

 
Menurut Abu Achmad, tujuan  endidikan Islam dibagi menjadi empat kategori: 
1.   Tujuan Tertinggi: Ini  endid tujuan mutlak dan universal, yang dikenal sebagai “Insân 

Kâmil” (Manusia Paripurna). Tujuan ini mencerminkan pencapaian sebagai hamba 

Allah yang beribadah kepada-Nya dan menggambarkan kebenaran abadi dalam Islam. 

2.  Tujuan Umum: Tujuan ini lebih spesifik dibandingkan tujuan tertinggi, mencakup 

berbagai aspek  endidikan yang ingin dicapai dalam konteks yang lebih luas, termasuk 

pembentukan karakter dan akhlak yang baik. 

3. Tujuan Khusus: Ini  endid tujuan yang lebih terfokus, yang bertujuan untuk mencapai 

hasil tertentu dalam proses  endidikan, seperti penguasaan keterampilan atau 

pengetahuan yang relevan dengan kebutuhan  endidikan au  endidikan. 

4.  Tujuan Sementara: Tujuan ini bersifat jangka pendek dan dapat berubah sesuai dengan 

konteks dan situasi  endidikan. Tujuan sementara biasanya berkaitan dengan 

pencapaian tertentu dalam waktu yang lebih singkat. 

 
17 Mainuddin and Lilis D Septiani, “Konsep Pendidikan Islam Perspektif Ahmad Dahlan,” Tajdid Jurnal Pemikiran 
Keislaman Dan Kemanusiaan Vol.6, no. 1 (2022): Hlm.1-13, 
https://doi.org/https://doi.org/https://doi.org/10.52266. 
18 Nata;Abuddin, Filsafat Pendidikan Islam I (JAkarta: LOgos Lencana Ilmu, 1997). 



Pemikiran-Pemikiran Filosofis Tentang Tujuan Pendidikan Islam………………………………………………..….… (Hal 429-446) 
Herawati Herawati, Zainal Efendi Hasibuan 

 

164 
 

Keempat kategori ini saling terkait dan berkontribusi pada pencapaian tujuan  endidikan 

Islam secara keseluruhan, di mana setiap kategori memainkan peran penting dalam membentuk 

individu ideal sesuai dengan ajaran Islam..19 

Sedangkan rumusan tujuan  endidikan Islam yang dihasilkan dari seminar  endidikan Islam 
sedunia tahun 1980 di Islamabad  endid: 

“Education aims at the balanced growth of total personality of man through the training of 
man’s spirit, intellect, the rational self, feeling and bodily sense. Education should, therefor, 
catter for the growth of man in all aspects, spiritual, intellectual, imaginative, physical, 
scientific, linguistic, both individually and collectively, and motivate all these aspect toward 
goodness and attainment of perfection.The ultimate aim of education lies in the realization 
of complete submission to Allah on the level of individual the community and humanity at 
large” 

Pendidikan bertujuan untuk mencapai perkembangan yang seimbang dalam kepribadian 
manusia secara keseluruhan, melalui pengembangan aspek spiritual, intelektual, rasional, 
emosional, dan inderawi. Oleh karena itu,  endidikan harus mendukung pertumbuhan manusia 
di berbagai bidang, termasuk spiritualitas, kecerdasan, imajinasi, fisik, pengetahuan ilmiah, dan 
keterampilan  endid. Hal ini berlaku baik untuk individu maupun kelompok, dengan tujuan 
untuk mengarahkan semua aspek tersebut menuju kebaikan dan kesempurnaan. Tujuan utama 
 endidikan  endid untuk mencapai pengabdian sepenuhnya kepada Allah Swt., baik pada  endidi 
pribadi, komunitas, maupun  endidikan secara keseluruhan.20 

Dari beberapa pendapat ahli tentang tujuan  endidikan Islam diatas, maka dapat 
disimpulkan bahwa tujuan  endidikan Islam meliputi beberapa hal berikut ini: 
1. Mengarahkan manusia agar dapat mencapai kebahagiaan dunia dan akhirat 
 

قِناَ عَذَابَ النَّارِ  خِرَةِ حَسَنةًَ وَّ فِى الْْٰ نْياَ حَسَنةًَ وَّ نْ يَّقوُْلُ رَبَّنآَ اٰتِناَ فِى الدُّ  وَمِنْهُمْ مَّ

 

Artinya: “Di antara mereka ada juga yang berdoa, “Ya Tuhan kami, berilah kami kebaikan di dunia 

dan kebaikan di akhirat serta lindungilah kami dari azab neraka.” (Q.S Al-Baqarah: 210) 

 

Kebaikan (hasanah) dalam bentuk apapun tidak akan terwujud tanpa didasari oleh ilmu. 

Baik itu kebaikan duniawi seperti kesejahteraan, ketenteraman, kemakmuran, dan sebagainya, 

maupun kebaikan di akhirat, semuanya memerlukan pengetahuan yang cukup. Sebab, segala 

keinginan dan cita-cita tidak akan tercapai tanpa adanya usaha dan pemahaman yang tepat 

untuk mewujudkannya. 

Pendidikan Islam mengajarkan bahwa kebahagiaan sejati tidak hanya terletak pada 

pencapaian materi, tetapi juga pada kedekatan dengan Allah dan pengamalan ajaran-Nya. Oleh 

karena itu, pendidikan diharapkan dapat membentuk individu yang tidak hanya sukses di dunia, 

tetapi juga siap menghadapi kehidupan setelah mati, dengan tujuan meraih kebahagiaan abadi 

di akhirat. 

Tujuan dasar pendidikan Islam adalah untuk membimbing manusia mencapai kebahagiaan 

di dunia maupun akhirat. Dalam konteks ini, kebahagiaan tidak hanya dipahami sebagai 

pencapaian materi atau kesenangan duniawi, melainkan lebih dari itu, mencakup kesejahteraan 

spiritual, moral, dan sosial. Pendidikan Islam berfungsi sebagai sarana untuk membentuk 

individu yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga memiliki akhlak yang baik serta 

 
19 Achmadi; Abu, Islam Sebagai Paradigma Ilmu Pendidikan, (Yogyakarta: Aditya Media, 1992). 
20 Muhammad Zaim, “TUJUAN PENDIDIKAN PERSPEKTIF AL-QURAN DAN HADITS (Isu Dan Strategi 
Pengembangan Pendidikan Islam),” Muslim Heritage Vol.4, no. 2 (2019): Hlm.239-260, 
https://doi.org/10.21154/muslimheritage.v4i2.1766. 



Pemikiran-Pemikiran Filosofis Tentang Tujuan Pendidikan Islam………………………………………………..….… (Hal 429-446) 
Herawati Herawati, Zainal Efendi Hasibuan 

 

165 
 

kesadaran spiritual yang tinggi. Hal ini sejalan dengan prinsip bahwa pendidikan harus mampu 

mengarahkan individu untuk memahami dan melaksanakan peran mereka sebagai hamba Allah 

dan khalifah di bumi. 

Selain itu, pendidikan Islam menekankan pentingnya keseimbangan antara kehidupan 

dunia dan akhirat. Pendidikan harus mampu mengintegrasikan aspek-aspek duniawi dan 

ukhrawi, sehingga individu dapat meraih kesuksesan di kedua dunia. Ajaran Nabi Muhammad 

SAW mendorong umatnya untuk mencari ilmu dan berusaha di dunia, sambil tetap menjaga 

hubungan yang baik dengan Allah dan menjalankan ibadah. Dengan pendekatan ini, pendidikan 

Islam diharapkan dapat melahirkan individu yang tidak hanya memberikan kontribusi positif 

bagi masyarakat, tetapi juga memiliki kesadaran terhadap kehidupan setelah mati, sehingga 

mereka dapat meraih kebahagiaan abadi di akhirat. 

Tujuan pendidikan Islam yang mengarah pada kebahagiaan dunia dan akhirat 

mencerminkan visi yang holistik dan komprehensif. Pendidikan Islam tidak hanya berfokus 

pada pengembangan intelektual, tetapi juga pada pembentukan karakter dan spiritualitas. 

Dengan demikian, pendidikan Islam berfungsi sebagai sarana untuk menciptakan individu yang 

seimbang, yang mampu menjalani hidup dengan penuh makna, memberikan kontribusi pada 

masyarakat, dan akhirnya meraih kebahagiaan sejati di dunia dan akhirat. 

2. Menumbuhkan sikap dan jiwa yang selalu beribadah kepada Allah.  
Sebagaimana  firman  Allah swt :   

نْسَ الَِّْ لِيعَْبدُُوْنِ   وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالِْْ

Artinya: “Dan  Aku  tidak  menciptakan  jin  dan  manusia melainkan supaya mereka menyembah-
Ku.” (QS. adz-Dzariyat: 56) 
 

Pendidikan Islam memiliki tujuan utama untuk membentuk sikap dan jiwa yang senantiasa 
beribadah kepada Allah. Ini menjadi dasar dari seluruh proses pendidikan dalam Islam, di mana 
setiap aspek pendidikan diarahkan untuk menciptakan individu yang tidak hanya cerdas secara 
intelektual, tetapi juga memiliki kesadaran spiritual yang tinggi. Dalam hal ini, ibadah dipahami 
lebih dari sekadar ritual; ia mencakup semua aspek kehidupan yang dilakukan dengan niat tulus 
untuk mengabdi kepada Allah. Oleh karena itu, pendidikan Islam berfungsi sebagai sarana 
untuk membentuk karakter dan moral peserta didik, agar mereka dapat hidup dengan penuh 
kesadaran akan tanggung jawab spiritual mereka. 

Dalam Al-Qur'an, Allah SWT menegaskan bahwa tujuan penciptaan manusia adalah untuk 
beribadah kepada-Nya, seperti yang tercantum dalam QS. Al-Dzariyat ayat 56:  

نْسَ الَِّْ لِيعَْبدُُوْنِ   وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالِْْ
Artinya: “Dan  Aku  tidak  menciptakan  jin  dan  manusia melainkan supaya mereka menyembah-
Ku.” (QS. adz-Dzariyat: 56) 
 

Ayat ini menunjukkan bahwa ibadah adalah inti dari keberadaan manusia, dan pendidikan 
Islam berperan penting dalam menanamkan pemahaman ini kepada peserta didik. Melalui 
pendidikan, individu diajarkan untuk mengenali dan memahami esensi ibadah, baik yang 
bersifat ritual, seperti shalat dan puasa, maupun yang bersifat sosial, seperti berbuat baik kepada 
sesama dan menjaga lingkungan. Dengan demikian, pendidikan Islam tidak hanya bertujuan 
untuk mendidik individu yang taat dalam ibadah ritual, tetapi juga yang aktif berkontribusi 
dalam masyarakat. 

Selain itu, pendidikan Islam juga menekankan pentingnya pengembangan akhlak dan 
karakter yang baik sebagai bagian dari ibadah. Oleh karena itu, pendidikan tidak hanya fokus 
pada penguasaan ilmu pengetahuan, tetapi juga pada pembentukan sikap dan perilaku yang 
sesuai dengan ajaran Islam. Melalui pendidikan, peserta didik diajarkan untuk memiliki sifat-
sifat terpuji seperti kejujuran, kesederhanaan, dan kepedulian terhadap orang lain. Dengan 
menanamkan sikap-sikap ini, pendidikan Islam berupaya menciptakan individu yang tidak 



Pemikiran-Pemikiran Filosofis Tentang Tujuan Pendidikan Islam………………………………………………..….… (Hal 429-446) 
Herawati Herawati, Zainal Efendi Hasibuan 

 

166 
 

hanya taat beribadah kepada Allah, tetapi juga mampu menjalani hidup dengan integritas dan 
tanggung jawab sosial. 

Tujuan pendidikan Islam untuk membentuk sikap dan jiwa yang selalu beribadah kepada 
Allah mencerminkan pendekatan yang holistik dalam pembentukan individu. Pendidikan dalam 
Islam tidak hanya mempersiapkan peserta didik menghadapi tantangan dunia, tetapi juga 
membekali mereka dengan pemahaman yang mendalam tentang hakikat ibadah dan tanggung 
jawab spiritual. Dengan pendekatan ini, pendidikan Islam diharapkan dapat menghasilkan 
individu yang seimbang, yang mampu menjalani hidup dengan penuh makna, memberikan 
kontribusi positif bagi masyarakat, dan pada akhirnya meraih kebahagiaan di dunia dan 
akhirat.21 

 Selain itu, pendidikan Islam juga menekankan pentingnya ketakwaan dan kesadaran 
spiritual, yang tercermin dalam QS. Ali Imran:191: 

 
عَلٰى جُنوُْبهِِمْ وَيَتفَكََّرُوْنَ فِيْ خَلْقِ السَّمٰوٰتِ وَالَْْ  قعُوُْدًا وَّ َ قِياَمًا وَّ نكََ فَقِناَ عَذَابَ النَّارِ  رْضِِۚ رَبَّناَ مَا خَلَقْتَ هٰذَا باَطِلًًِۚ سُبْحٰ الَّذِيْنَ يذَْكُرُوْنَ اللّٰه  

Artinya:” (yaitu) orang-orang yang mengingat Allah sambil berdiri, duduk, atau dalam keadaan 
berbaring, dan memikirkan tentang penciptaan langit dan bumi (seraya berkata), “Ya Tuhan kami, 
tidaklah Engkau menciptakan semua ini sia-sia. Mahasuci Engkau. Lindungilah kami dari azab 
neraka.” (Q.S Al-Imran:191) 
 

 Ayat ini menginspirasi kita untuk selalu mengingat Allah dalam setiap aspek kehidupan, 
termasuk dalam proses pendidikan. Pendidikan bukan hanya sekadar mencari ilmu, tetapi juga 
merupakan sarana untuk mencapai kesempurnaan spiritual dan menjalankan tugas sebagai 
hamba Allah.. 
3. Mengarahkan manusia agar berakhlakul karimah 

Tujuan pendidikan Islam yang utama adalah untuk menyempurnakan akhlak individu, 

sebagaimana Hadits Rasulullah saw: 

مَ مَكَارِمَ الأخَْلًقِ   إِنَّمَا بعُِثْتُ لأتُمَِِّ

 Artinya: "Sesungguhnya aku diutus hanya untuk menyempurnakan akhlak yang mulia." (HR. Al-
Baihaqi) 

Pendidikan Islam tidak hanya mengedepankan kognitif, namun juga secara intensif 

mengupayakan pengembangan afektif dan psikomotorik peserta didik. Hadis Bukhari yang 

menggarisbawahi pentingnya pemenuhan akhlak mulia menguatkan argumentasi bahwa 

pendidikan karakter merupakan jantung dari ajaran Islam. Dengan demikian, pendidikan Islam 

berfungsi sebagai wahana pembentukan karakter yang kokoh, sehingga menghasilkan individu 

yang tidak hanya berilmu, tetapi juga berakhlak karimah dan mampu berkontribusi positif bagi 

masyarakat.22 

Tujuan pendidikan Islam yang menekankan pengembangan akhlakul karimah (akhlak yang 
mulia) merupakan elemen krusial dalam pembentukan karakter individu. Dalam pandangan 
Islam, akhlak yang baik adalah cerminan dari keimanan seseorang dan menjadi bagian tak 
terpisahkan dari ibadah. Pendidikan Islam tidak hanya berfokus pada penguasaan ilmu 
pengetahuan, tetapi juga pada pembentukan karakter dan moral peserta didik. Dengan 
demikian, tujuan utama pendidikan Islam adalah menciptakan individu yang tidak hanya cerdas 
secara intelektual, tetapi juga memiliki akhlak yang baik dan mampu memberikan kontribusi 
positif bagi masyarakat. 

Pendidikan Islam mengajarkan nilai-nilai moral dan etika yang bersumber dari Al-Qur'an 
dan Hadis. Melalui proses pendidikan, peserta didik diharapkan untuk memahami dan 

 
21 Zaim. 
22 Hikmatul Mustaghfiroh, “Rekonstruksi Filsafat Pendidikan Islam (Mengembalikan Tujuan Pendidikan Islam 
Berbasis Tujuan Penciptaan Dan Tujuan Risalah),” Edukasia : Jurnal Penelitian Pendidikan Islam Vol.10, no. 1 
(2015): Hlm.89-104, https://doi.org/10.21043/edukasia.v10i1.786. 



Pemikiran-Pemikiran Filosofis Tentang Tujuan Pendidikan Islam………………………………………………..….… (Hal 429-446) 
Herawati Herawati, Zainal Efendi Hasibuan 

 

167 
 

menginternalisasi ajaran-ajaran ini dalam kehidupan sehari-hari. Nilai-nilai seperti kejujuran, 
keadilan, kasih sayang, dan tanggung jawab menjadi dasar dalam berinteraksi dengan sesama. 
Dengan menanamkan nilai-nilai tersebut, pendidikan Islam bertujuan untuk membentuk 
individu yang tidak hanya memikirkan kepentingan pribadi, tetapi juga peduli terhadap 
kesejahteraan orang lain dan lingkungan sekitar. 

Pendidikan Islam juga menekankan pentingnya teladan dalam pengembangan akhlakul 
karimah. Rasulullah SAW diakui sebagai uswatun hasanah (teladan yang baik) bagi umat 
manusia. Oleh karena itu, dalam pendidikan, sangat penting memberikan contoh nyata dari 
perilaku yang baik. Guru dan pendidik diharapkan menjadi teladan bagi peserta didik, sehingga 
mereka dapat meniru dan mengadopsi akhlak yang baik dalam kehidupan sehari-hari. Dengan 
cara ini, pendidikan Islam berfungsi sebagai sarana untuk mentransfer nilai-nilai moral dari satu 
generasi ke generasi berikutnya. 

Pendidikan yang menekankan akhlakul karimah juga berperan dalam pembentukan 
masyarakat yang harmonis dan sejahtera. Individu yang memiliki akhlak yang baik cenderung 
berperilaku positif dalam interaksi sosial, yang dapat menciptakan lingkungan yang saling 
menghormati dan mendukung. Dalam hal ini, pendidikan Islam berperan sebagai alat untuk 
membangun masyarakat yang beradab dan beretika. Dengan demikian, tujuan pendidikan Islam 
tidak hanya terbatas pada pengembangan individu, tetapi juga pada pembentukan masyarakat 
yang lebih baik. 

Tujuan pendidikan Islam yang mengarah pada pengembangan akhlakul karimah 
mencerminkan visi yang holistik dalam pembentukan karakter. Pendidikan dalam Islam 
berfungsi untuk membekali individu dengan pengetahuan dan keterampilan, sekaligus 
membentuk akhlak yang mulia. Dengan pendekatan ini, pendidikan Islam diharapkan dapat 
menghasilkan generasi yang tidak hanya cerdas secara akademis, tetapi juga memiliki integritas, 
moralitas, dan tanggung jawab sosial yang tinggi. Hal ini sangat penting untuk menciptakan 
masyarakat yang adil, sejahtera, dan berkelanjutan sesuai dengan ajaran Islam. 
4. Membentuk pribadi insan kamil 

Tujuan pendidikan Islam digambarkan Allah dalam ayat berikut: 

سْلِمُوْن  َ حَقَّ تقُٰىتهِٖ وَلَْ تمَُوْتنَُّ اِلَّْ وَانَْتمُْ مُّ  يُّهَا الَّذِيْنَ اٰمَنوُا اتَّقوُا اللّٰه

Artinya: “Wahai orang-orang yang beriman, bertakwalah kepada Allah dengan sebenar-benar 

takwa kepada-Nya dan janganlah kamu mati kecuali dalam keadaan muslim.” (Q.S Al-Imran: 102) 

Berdasarkan ayat tersebut, tujuan utama yang diharapkan tercapai melalui pendidikan 
Islam adalah membentuk kepribadian insan kamil, yaitu manusia yang sempurna baik secara 
rohani maupun jasmani. Insan kamil adalah individu yang dapat hidup dengan baik dan 
berkembang secara wajar berkat ketakwaannya kepada Allah SWT. Ini berarti pendidikan Islam 
bertujuan untuk menghasilkan individu yang bermanfaat bagi diri sendiri dan masyarakat, serta 
memiliki kecintaan untuk mengamalkan dan mengembangkan ajaran Islam, baik dalam 
hubungan dengan Allah, sesama manusia, maupun lingkungan sekitarnya.  

Wafat dalam keadaan berserah diri kepada Allah sebagai seorang Muslim, yang merupakan 
puncak dari ketakwaan dan akhir dari proses hidup, mencerminkan tujuan akhir dari 
pendidikan Islam. Dengan demikian, insan kamil yang meninggal dan akan menghadap 
Tuhannya adalah tujuan akhir yang ingin dicapai melalui pendidikan Islam..23 
5.  Mengantarkan manusia menjadi khalifah Allah fi al-Ardh. 

Tujuan pendidikan Islam yang mengarah pada pembentukan manusia sebagai khalifah fil 
ardhi (khalifah di bumi) adalah salah satu aspek dasar dalam pemikiran pendidikan Islam. 
Konsep ini bersumber dari ajaran Al-Qur'an, di mana Allah SWT menciptakan manusia untuk 
menjadi pemimpin dan pengelola bumi. Dalam QS. Al-Baqarah ayat 30, Allah berfirman: 

ىِٕكَةِ ِانِّيِْ جَاعِلٌ فِى الْْرَْضِ خَلِيْفةًَ  
ٰۤ
 وَاذِْ قاَلَ رَبُّكَ لِلْمَلٰ

 Artinya: “Dan ingatlah ketika Tuhanmu berfirman kepada para malaikat, ‘Sesungguhnya 
Aku hendak menjadikan khalifah di bumi.” 

 
23 Daradjat;Zakiah and Dkk, Ilmu Pendidikan Islam. 



Pemikiran-Pemikiran Filosofis Tentang Tujuan Pendidikan Islam………………………………………………..….… (Hal 429-446) 
Herawati Herawati, Zainal Efendi Hasibuan 

 

168 
 

Pernyataan bahwa manusia akan menjadi khalifah menunjukkan bahwa mereka memiliki 
tanggung jawab besar untuk mengelola dan memakmurkan bumi sesuai dengan petunjuk-Nya. 

Pendidikan Islam berperan krusial dalam mempersiapkan individu untuk menjalankan 
tugas sebagai khalifah. Melalui pendidikan, individu diajarkan untuk memahami tanggung 
jawab mereka terhadap alam, masyarakat, dan seluruh ciptaan Allah. Pendidikan Islam tidak 
hanya berfokus pada penguasaan ilmu pengetahuan, tetapi juga pada pengembangan karakter 
dan akhlak yang baik. Dengan demikian, peserta didik diharapkan dapat menjadi pribadi yang 
cerdas dan bijaksana dalam mengambil keputusan terkait pengelolaan sumber daya dan 
lingkungan. 

Sebagai khalifah, manusia diharapkan menjalankan peran-peran tertentu, seperti menjaga 
keseimbangan alam, memelihara keadilan sosial, dan berkontribusi pada pembangunan 
masyarakat. Pendidikan Islam menekankan pentingnya nilai moral dan etika dalam setiap 
tindakan individu. Dengan menanamkan nilai-nilai ini, pendidikan Islam bertujuan untuk 
menciptakan individu yang tidak hanya berorientasi pada kepentingan pribadi, tetapi juga 
peduli terhadap kesejahteraan orang lain dan lingkungan. Prinsip-prinsip keadilan, kasih 
sayang, dan tanggung jawab sosial dalam ajaran Islam mendasari hal ini. 

Lebih lanjut, pendidikan Islam juga mengajarkan bahwa sebagai khalifah, manusia harus 
memiliki visi yang luas dan kemampuan berpikir kritis. Pendidikan yang baik membekali 
individu dengan keterampilan analisis dan pemecahan masalah, sehingga mereka dapat 
mengatasi tantangan yang ada di masyarakat dan lingkungan. Dengan demikian, pendidikan 
Islam tidak hanya bertujuan untuk membentuk individu yang beribadah kepada Allah, tetapi 
juga individu yang mampu berkontribusi secara aktif dalam pembangunan dan pengelolaan 
bumi. 

Selain itu, tujuan penciptaan manusia adalah sebagai khalifah di bumi, dengan 
melaksanakan tugasnya untuk memakmurkan dan melestarikan bumi, serta membawa misi 
rahmat bagi seluruh alam. Dasar hukum untuk tujuan ini dapat ditemukan dalam QS. al-An’am: 
165: 

يَبْلوَُكُمْ فِيْ مَآ اٰتٰىكُمْ   ىِٕفَ الْْرَْضِ وَرَفَعَ بعَْضَكُمْ فَوْقَ بعَْضٍ دَرَجٰتٍ لِِّ
ٰۤ
حِيْمٌ وَهُوَ الَّذِيْ جَعَلكَُمْ خَلٰ   ࣖ انَِّ رَبَّكَ سَرِيْعُ الْعِقاَبِِۖ وَاِنَّهٗ لغََفوُْرٌ رَّ

Artinya: ”Dialah yang menjadikan kamu sebagai khalifah-khalifah di bumi dan Dia meninggikan 
sebagian kamu beberapa derajat atas sebagian (yang lain) untuk menguji kamu atas apa yang 
diberikan-Nya kepadamu. Sesungguhnya Tuhanmu sangat cepat hukuman-Nya. Sesungguhnya 
Dia Maha Pengampun lagi Maha Penyayang.” 

Tujuan tersebut berusaha menjadikan peserta didik sebagai khalifah Allah dengan tanggung 
jawab untuk memanfaatkan dan mengelola bumi, menjaganya, serta mewujudkan prinsip Islam 
sebagai rahmat bagi seluruh alam. Dengan demikian, peserta didik diharapkan dapat 
memanfaatkan alam semesta untuk kepentingan diri mereka, umat manusia, dan untuk 
kemaslahatan semua makhluk yang ada di dunia ini.24 

Secara keseluruhan, tujuan pendidikan Islam yang mengarah pada pembentukan manusia 
sebagai khalifah fil ardhi mencerminkan visi yang menyeluruh dan integratif. Pendidikan Islam 
tidak hanya mempersiapkan individu dalam aspek akademis, tetapi juga dalam aspek moral, 
sosial, dan lingkungan. Dengan pendekatan ini, diharapkan pendidikan Islam dapat 
menghasilkan individu yang mampu menjalankan peran mereka sebagai khalifah dengan baik, 
sehingga mewujudkan masyarakat yang adil, sejahtera, dan berkelanjutan sesuai dengan ajaran 
Allah SWT. 
 
KESIMPULAN 

 
24 Zainuddin, “TUJUAN PENDIDIKAN ISLAM PERSPEKTIF INSAN KAMIL PURPOSE OF ISLAMIC EDUCATION 
PERSPECTIVE HUMAN KAMIL Zainuddin,” JARIAH;Jurnal Risalah Addariya, n.d., Hlm.1-8, http://e-
journal.staisddimangkoso.ac.id. 



Pemikiran-Pemikiran Filosofis Tentang Tujuan Pendidikan Islam………………………………………………..….… (Hal 429-446) 
Herawati Herawati, Zainal Efendi Hasibuan 

 

169 
 

Tujuan pendidikan Islam bersifat bertahap dan menyeluruh, bertujuan membentuk 

individu yang cerdas, berakhlak mulia, dan spiritual. Pendidikan ini tidak hanya membekali 

pengetahuan, melainkan juga membentuk karakter yang kokoh berdasarkan Al-Qur'an dan 

Hadits. Tujuan utamanya adalah mencapai kebahagiaan dunia dan akhirat, menumbuhkan 

keimanan, dan membentuk pribadi yang sempurna sebagai pengemban tugas sebagai khalifah 

di muka bumi.. Berbagai pendapat ahli menegaskan hal ini. Untuk mewujudkan tujuan tersebut, 

penting bagi seluruh pelaku pendidikan Islam untuk menjadikan tujuan-tujuan ini sebagai 

pedoman utama. Selain itu, pelatihan berkelanjutan bagi pendidik sangat diperlukan agar 

mereka dapat mengimplementasikan tujuan pendidikan Islam secara efektif dalam proses 

pembelajaran. 

DAFTAR PUSTAKA 

Abu, Achmadi; Islam Sebagai Paradigma Ilmu Pendidikan,. Yogyakarta: Aditya Media, 1992. 
Ansari, Ansari, and Ahmad Qomarudin. “Konsep Pendidikan Islam Menurut Ibnu Sina Dan Ibnu 

Qayyim Al Jauziyyah.” Islamika Vol.3, no. 2 (2021): hlm.134-148. 
https://doi.org/10.36088/islamika.v3i2.1222. 

Arif, Arifuddin. Pengantar Ilmu Pendidikan Islam. Edited by Saiful Ibad. 1st ed. Jakarta: Kultura, 
2008. 

Daradjat;Zakiah, and Dkk. Ilmu Pendidikan Islam. XII. Jakarta: PT. Bumi Aksara, 2016. 
Haryanti, Nik. “Implementasi Pemikiran Kh. Hasyim Asy’Ari Tentang Etika Pendidik.” Epistemé: 

Jurnal Pengembangan Ilmu Keislaman Vol.8, no. 2 (2013): hlm.339-450. 
https://doi.org/10.21274/epis.2013.8.2.439-450. 

Hasanuddin, Mawaddah, Laela Lindi Sestia, and Muhammad Yusuf. “Hakikat Dan Tujuan 
Pendidikan Islam.” Bacaka: Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol.2, no. 2 (2022): hlm.204-
213. http://ejournal-bacaka.org/index.php/jpai/article/view/85%0Ahttp://ejournal-
bacaka.org/index.php/jpai/article/download/85/32. 

Hidayah, Hikmatul Hidayah. “Pengertian , Sumber, Dan Dasar Pendidikan Islam.” Jurnal As-Said 
Vol.3, no. 1 (2023): hlm.21-33. https://e-journal.institutabdullahsaid.ac.id/index.php/AS-
SAID/article/view/141. 

Mainuddin, and Lilis D Septiani. “Konsep Pendidikan Islam Perspektif Ahmad Dahlan.” Tajdid 
Jurnal Pemikiran Keislaman Dan Kemanusiaan Vol.6, no. 1 (2022): Hlm.1-13. 
https://doi.org/https://doi.org/https://doi.org/10.52266. 

Mustaghfiroh, Hikmatul. “Rekonstruksi Filsafat Pendidikan Islam (Mengembalikan Tujuan 
Pendidikan Islam Berbasis Tujuan Penciptaan Dan Tujuan Risalah).” Edukasia : Jurnal 
Penelitian Pendidikan Islam Vol.10, no. 1 (2015): Hlm.89-104. 
https://doi.org/10.21043/edukasia.v10i1.786. 

Musyaffa Ali, Mokhamad, and Haris Abdul. “Hakikat Tujuan Pendidikan Islam Perspektif Imam 
Al-Ghazali.” Dar-El-Ilmi Jurnal Studi Keagamaan, Pendidikan Dan Humaniora Vol.9 
(2022): hlm.1-15. https://doi.org/https://doi.org/10.52166/darelilmi.v9i1.3033. 

Nata;Abuddin. Filsafat Pendidikan Islam I. JAkarta: LOgos Lencana Ilmu, 1997. 
Nur, Aina, Hilmy Harahap, Siti Chairun Nisyah, Asnil Aidah Ritonga, and Ahmad Darlis. 

“Konsep Tarbiyah , Ta ’ Lim , Ta ’ Dib Dan Term Lainnya Dalam Al-Qur ’ an.” Al-Muaddib; 
Jurnal Ilmu-Ilmu Sosial Keislaman Vol. 9, no. 1 (2023): hlm. 9-20. http://jurnal.um-
tapsel.ac.id/index.php/al-muaddib/article/view/14840/pdf. 

Quthb, Sayyid. Tafsir Fi Dzilal Al-Qur’an Juz XV. XV. Berut: Dar Al-Ahyat, n.d. 
Rohman, Miftaku. “Konsep Pendidikan Islam Menurut Ibn Sina Dan Relevansinya Dengan 

Pendidikan Modern.” Epistemé: Jurnal Pengembangan Ilmu Keislaman Vol.8, no. 2 (2013): 
hlm.279-300. https://doi.org/10.21274/epis.2013.8.2.279-300. 

Sri, Syafa’ati. “Konsep Tujuan Pendidikan Islam Menurut Ibnu Khaldun Dalam Perspektif Aliran 
Filsafat Pendidikan Rekonstruksionalisme.” Jurnal Pendidikan Tuntas, 2016, hlm.1-98. 



Pemikiran-Pemikiran Filosofis Tentang Tujuan Pendidikan Islam………………………………………………..….… (Hal 429-446) 
Herawati Herawati, Zainal Efendi Hasibuan 

 

170 
 

UNDANG UNDANG REPUBLIK INDONESIA NOMOR 20 TAHUN 2003 TENTANG SISTEM 
PENDIDIKAN NASIONAL. UNDANG-UNDANG REPUBLIK INDONESIA NOMOR 20 
TAHUN 2003 TENTANG SISTEM PENDIDIKAN NASIONAL D (2003). 

Zaenudin, Jejen, and Muchamad Rifki. “Hakikat Kebenaran : Studi Komparasi Pemikiran Al-
Ghazali Dan John Dewey.” Al-Muaddib: Jurnal Ilmu-Ilmu Sosial Dan Keislaman Volume 
9, no. Nomor 1 (2023): hlm.91-100. http://jurnal.um-tapsel.ac.id/index.php/al-
muaddib/article/view/15171. 

Zaim, Muhammad. “TUJUAN PENDIDIKAN PERSPEKTIF AL-QURAN DAN HADITS (Isu Dan 
Strategi Pengembangan Pendidikan Islam).” Muslim Heritage Vol.4, no. 2 (2019): 
Hlm.239-260. https://doi.org/10.21154/muslimheritage.v4i2.1766. 

Zainuddin. “TUJUAN PENDIDIKAN ISLAM PERSPEKTIF INSAN KAMIL PURPOSE OF 
ISLAMIC EDUCATION PERSPECTIVE HUMAN KAMIL Zainuddin.” JARIAH;Jurnal 
Risalah Addariya, n.d., Hlm.1-8. http://e-journal.staisddimangkoso.ac.id. 

Zuhairini. Filsafat Pendidikan Islam. Jakarta: PT.Bumi Aksara, 1995. 
 
. 


