
  Jurnal Thiflun : Jurnal Pendidikan Dasar   | 49 

Volume 3 Issue 2 (2025) Pages 49-54 

JURNAL THIFLUN : JURNAL PENDIDIKAN DASAR 
ISSN Cetak : (3032-0763) ISSN Online: (3032-0771)  

 
MENUJU FILOSOFI PENDIDIKAN ISLAM YANG BERORIENTASI 

MAQASID UNTUK PEMBANGUNAN BERKELANJUTAN  
 

Asriana Harahap1 

1 Pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyah 

UIN Syekh Ali Hasan Ahmad Addary Padangsidimpuan 

E-mail: asrianaharahap@uinsyahada.ac.id 

 

Samsuddin Pulungan2 

2 Pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyah 

UIN Syekh Ali Hasan Ahmad Addary Padangsidimpuan 

E-mail: samsuddin@uinsyahada.ac.id 

 

Mahmud Arif3 

3 Pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyah 

UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta 

E-mail: mahmud.arif@uin-suka.ac.id  

Abstrak 

Penelitian ini bertujuan menganalisis relevansi filosofi pendidikan Islam yang 

berorientasi pada Maqasid al-Shariah untuk mendukung pembangunan 

berkelanjutan. Dengan menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif, data 

dikumpulkan melalui studi literatur, wawancara mendalam dengan ahli dan praktisi 

pendidikan, studi kasus di beberapa lembaga pendidikan Islam, observasi, dan 

analisis dokumen kurikulum. Analisis data dilakukan dengan teknik analisis 

tematik untuk mengidentifikasi pola dan tema utama terkait integrasi dan 

implementasi maqasid. Hasil penelitian menunjukkan bahwa integrasi kelima 

prinsip maqasid perlindungan agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta ke dalam 

kurikulum berpotensi besar membentuk generasi yang tidak hanya cerdas 

intelektual tetapi juga berkarakter, serta peduli terhadap keberlanjutan sosial, 

ekonomi, dan lingkungan. Namun, implementasinya menghadapi tantangan utama 

berupa keterbatasan pemahaman konsep maqasid di kalangan pendidik dan 

kurangnya dukungan sumber daya. Simpulan penelitian menekankan bahwa untuk 

mengoptimalkan peran pendidikan Islam berbasis maqasid, diperlukan peningkatan 

kapasitas pendidik dan penguatan infrastruktur pendidikan agar dapat berkontribusi 

efektif dalam mewujudkan tujuan pembangunan berkelanjutan 

Kata kunci: Filosofi Pendidikan; Maqasid; Pembangunan Berkelanjutan 

 

Abstract 

This study aims to analyze the relevance of an Islamic educational philosophy 

oriented toward Maqasid al-Shariah in supporting sustainable development. Using 

a descriptive qualitative approach, data were collected through a literature review, 

in-depth interviews with educational experts and practitioners, case studies 

conducted at several Islamic educational institutions, observations, and an analysis 

of curriculum documents. Data analysis was carried out using thematic analysis 

techniques to identify patterns and key themes related to the integration and 

implementation of the maqasid framework. 

mailto:asrianaharahap@uinsyahada.ac.id
mailto:samsuddin@uinsyahada.ac.id
mailto:muhammad.arif@uin-suka.ac.id


Menuju Filosofi Pendidikan Islam Yang Berorientasi Maqasid Untuk Pembangunan Berkelanjutan 

DOI: https://doi.org/10.31604/Thiflun 

  Jurnal Thiflun: Jurnal Pendidikan Dasar, 3(2), 2025 | 50 

The findings indicate that integrating the five maqasid principles—protection of 

religion, life, intellect, lineage, and wealth—into the curriculum has significant 

potential to shape a generation that is not only intellectually capable but also 

morally grounded and concerned with social, economic, and environmental 

sustainability. However, the implementation faces major challenges, particularly 

the limited understanding of the maqasid concept among educators and the lack of 

adequate resource support. The study concludes that optimizing the role of 

maqasid-based Islamic education requires strengthening educators’ capacities and 

enhancing educational infrastructure to enable effective contributions to the 

achievement of sustainable development goals. 

Keywords: Educational Philosophy; Maqasid; Sustainable Development 
 

PENDAHULUAN  
Pendidikan Islam telah lama menjadi tonggak utama dalam pembentukan karakter dan 

pengembangan potensi individu, berperan sebagai fondasi dalam membentuk insan yang berakhlak 

mulia, berilmu, dan berkontribusi bagi kemaslahatan umat. Namun, di tengah arus globalisasi dan 

transformasi sosial yang begitu cepat, tantangan dalam dunia pendidikan semakin kompleks. Dinamika 

ini tidak hanya menyentuh aspek kurikulum yang perlu terus diperbarui, atau metodologi pembelajaran 

yang harus adaptif dengan kemajuan teknologi, tetapi juga menyangkut orientasi tujuan pendidikan itu 

sendiri yang perlu menjawab tuntutan zaman. Di satu sisi, dunia pendidikan Islam dituntut untuk tetap 

menjaga integritas nilai-nilai spiritual dan moral, sementara di sisi lain, ia harus mampu merespons isu-

isu kontemporer seperti kesenjangan sosial, krisis lingkungan, dan kebutuhan akan pembangunan yang 

inklusif. Oleh karena itu, perlu adanya upaya untuk merefleksikan kembali arah dan tujuan pendidikan 

Islam agar dapat lebih relevan dengan kebutuhan masyarakat modern dan tujuan pembangunan 

berkelanjutan yang kini menjadi fokus global. Refleksi ini menjadi sangat penting karena pendidikan 

Islam tidak boleh hanya berhenti pada pencapaian tujuan ukhrawi semata, tetapi juga harus mampu 

berkontribusi dalam mewujudkan pembangunan berkelanjutan (sustainable development) yang 

mencakup aspek sosial, ekonomi, dan lingkungan. Dengan demikian, pendidikan Islam dapat terus 

menjadi kekuatan transformatif yang relevan, adaptif, dan mampu membawa perbaikan bagi kehidupan 

manusia secara holistik dan berkesinambungan. 

Dalam konteks perumusan ulang orientasi pendidikan Islam tersebut, pendekatan maqasid al-

shariah menawarkan perspektif filosofis yang sangat relevan. Maqasid al-shariah yang dimaknai 

sebagai tujuan-tujuan utama syariat Islam memberikan kerangka nilai yang utuh dan seimbang. Ia tidak 

hanya menjadi landasan bagi pencapaian tujuan-tujuan duniawi semata, tetapi secara inheren telah 

mengintegrasikan visi ukhrawi ke dalam setiap aspek kehidupan. Dengan demikian, filosofi pendidikan 

yang berlandaskan maqasid mampu merancang sebuah sistem yang secara sinergis memadukan 

orientasi dunia dan akhirat. Pendekatan ini mengajak kita untuk memandang pendidikan bukan sebagai 

upaya yang terfragmentasi, melainkan sebagai proses holistik untuk mewujudkan keseimbangan yang 

substantif antara pembangunan kapasitas intelektual dan spiritual, antara pemenuhan kebutuhan material 

dan pencapaian kebahagiaan hakiki, serta antara kontribusi untuk kemajuan peradaban manusia dan 

penyiapan bekal untuk kehidupan akhirat. (Fahmi et al., 2019).  

Secara konseptual, maqasid al-shariah menganut lima tujuan fundamental (al-dharuriyyat al-

khams) yang menjadi pilar penjagaan kemanusiaan universal. Kelima tujuan utama tersebut secara 

komprehensif meliputi hifzh al-din (perlindungan agama), hifzh al-nafs (perlindungan jiwa), hifzh al-

'aql (perlindungan akal), hifzh al-nasl (perlindungan keturunan), dan hifzh al-mal (perlindungan harta). 

Prinsip-prinsip ini tidak sekadar menjadi pedoman hukum individual, melainkan membentuk 

sebuah kerangka etis-moral yang menyeluruh. Kerangka inilah yang dapat dijadikan landasan filosofis 

dan operasional dalam membangun sistem pendidikan yang holistik dan berkelanjutan. Sebuah 

pendidikan yang bersumber dari kelima pilar ini akan secara alamiah merancang kurikulum dan 

metodologi yang bertujuan membentuk insan paripurna; insan yang teguh agamanya, sehat jasmani dan 

jiwanya, kritis dan kreatif akalnya, bertanggung jawab terhadap keluarganya, serta bijak dalam 

mengelola sumber daya ekonominya. Dengan demikian, integrasi maqasid al-shariah ke dalam 

paradigma pendidikan menjamin terwujudnya proses pembelajaran yang tidak hanya mencerdaskan, 

https://doi.org/10.31604/Thiflun


Menuju Filosofi Pendidikan Islam Yang Berorientasi Maqasid Untuk Pembangunan Berkelanjutan 

DOI: https://doi.org/10.31604/Thiflun 

  Jurnal Thiflun: Jurnal Pendidikan Dasar, 3(2), 2025 | 51 

tetapi juga memelihara keberlanjutan kehidupan individu dan masyarakat dalam segala dimensinya. 

(Irfani et al., 2020). 

Pendidikan Islam yang berorientasi pada maqasid dapat membentuk individu yang tidak hanya 

berpengetahuan luas, tetapi juga memiliki karakter yang baik, mampu mengelola sumber daya dengan 

bijak, serta berperan aktif dalam mewujudkan pembangunan berkelanjutan yang memperhatikan 

kesejahteraan umat manusia secara keseluruhan (Adolph, 2016). Hal ini penting, karena pembangunan 

berkelanjutan bukan hanya berkaitan dengan keberlanjutan lingkungan hidup, tetapi juga menyentuh 

aspek sosial, ekonomi, dan budaya (Farah Muthia Saputri, 2019). 

Penerapan filosofi pendidikan Islam yang berorientasi pada maqasid diharapkan dapat 

menghasilkan dampak transformatif yang luas dan mendalam. Pertama, ia tidak hanya bertujuan 

untuk mencetak generasi yang cerdas secara intelektual dalam penguasaan sains dan teknologi, tetapi 

yang lebih esensial adalah membentuk karakter dan pola pikir yang memungkinkan mereka untuk secara 

konsisten menerapkan prinsip-prinsip universal, seperti keadilan ('adl), keberlanjutan (istiqrar), dan 

kesejahteraan (maslahah), ke dalam seluruh aspek kehidupan. Penerapan ini meliputi cara mereka 

berpikir, bertindak, berinteraksi sosial, hingga mengelola sumber daya alam dan ekonomi. 

Konsekuensi logis dari pembentukan generasi seperti ini adalah lahirnya kontributor-

kontributor aktif bagi pembangunan berkelanjutan. Mereka akan menjadi agen perubahan yang 

berkontribusi secara nyata, mulai dari tingkat individu melalui gaya hidup yang bertanggung 

jawab, tingkat masyarakat dengan memelopori praktik-praktik sosial yang inklusif dan adil, 

hingga tingkat negara dengan merumuskan dan mendukung kebijakan-kebijakan yang berwawasan 

masa depan. Kontribusi multidimensional ini pada akhirnya bermuara pada terwujudnya salah satu 

tujuan paling mulia dalam Islam, yaitu tercapainya kesejahteraan dan kemaslahatan menyeluruh bagi 

umat manusia (rahmatan lil-'alamin). Dengan kata lain, pendidikan berbasis maqasid bertindak sebagai 

katalis yang menghubungkan pencapaian akademik dengan tanggung jawab sosial dan spiritual, 

sehingga keberhasilan pendidikan diukur bukan hanya dari indeks prestasi, tetapi dari kontribusi 

nyatanya dalam membangun peradaban yang berkeadilan dan berkelanjutan (M. R. Siregar, 2020). 

Tujuan dari jurnal ini adalah untuk mengeksplorasi relevansi filosofi pendidikan Islam yang 

berorientasi pada maqasid dalam rangka mencapai tujuan pembangunan berkelanjutan. Selain itu, jurnal 

ini juga akan membahas bagaimana prinsip-prinsip maqasid dapat diterapkan dalam pendidikan untuk 

membentuk generasi yang tidak hanya berkompeten, tetapi juga memiliki nilai-nilai keadilan dan 

keberlanjutan dalam kehidupannya (Fad, 2019).  
 

METODE  
Penelitian ini menerapkan pendekatan kualitatif dengan desain analisis deskriptif, yang dipilih 

untuk mengeksplorasi secara mendalam filosofi pendidikan Islam yang berlandaskan maqasid al-shariah 

dalam kaitannya dengan pembangunan berkelanjutan (Syarifuddin & Harahap, 2021). Tujuan 

penggunaan pendekatan ini adalah untuk memahami secara komprehensif makna, konteks, serta 

implementasi konsep-konsep maqasid dalam pendidikan Islam dan dampaknya terhadap keberlanjutan 

pembangunan. 

Secara prosedural, penelitian ini dilaksanakan melalui tahapan yang sistematis. Tahap pertama 

melibatkan kajian filosofis dan teoretis terhadap literatur primer dan sekunder terkait maqasid al-shariah, 

pendidikan Islam, dan pembangunan berkelanjutan (Harahap, 2018). Tahap kedua merupakan studi 

kasus di beberapa lembaga pendidikan Islam yang telah mengadopsi prinsip maqasid, dengan metode 

observasi partisipatif dan wawancara semi-terstruktur kepada pemangku kepentingan di lembaga 

tersebut (Hasibuan et al., 2022). Tahap ketiga adalah pelaksanaan wawancara mendalam dengan pakar 

pendidikan Islam, praktisi pendidikan, dan ahli pembangunan berkelanjutan guna memperoleh 

perspektif multidimensi (A. R. Siregar et al., 2023). Tahap keempat mencakup analisis isi terhadap 

dokumen kurikulum dan kebijakan pendidikan yang relevan (Harahap & Harahap, 2022). Data 

dikumpulkan melalui triangulasi teknik yang meliputi dokumentasi, wawancara, observasi, dan analisis 

dokumen (Harahap & Harahap, 2022). Seluruh data yang diperoleh kemudian dianalisis secara tematik 

untuk mengidentifikasi pola, tema, dan relasi konseptual yang muncul, sehingga dapat disintesiskan 

menjadi kesimpulan yang utuh mengenai kontribusi filosofi pendidikan berbasis maqasid terhadap 

tujuan pembangunan berkelanjutan, beserta tantangan dan peluang implementasinya. (Sosial et al., 

2020). Setiap tema yang muncul akan dianalisis untuk menggali kedalaman pemahaman tentang 

https://doi.org/10.31604/Thiflun


Menuju Filosofi Pendidikan Islam Yang Berorientasi Maqasid Untuk Pembangunan Berkelanjutan 

DOI: https://doi.org/10.31604/Thiflun 

  Jurnal Thiflun: Jurnal Pendidikan Dasar, 3(2), 2025 | 52 

bagaimana pendidikan Islam dapat berperan dalam pembangunan yang lebih berkelanjutan secara 

holistik, baik dalam aspek sosial, ekonomi, dan lingkungan(Harahap, 2018). 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN  
Berdasarkan analisis literatur, wawancara dengan para ahli, dan studi kasus di beberapa 

lembaga pendidikan Islam, penelitian ini berhasil mengidentifikasi potensi signifikan dari 

filosofi pendidikan berbasis maqasid al-shariah dalam mendukung pembangunan 

berkelanjutan. Hasil kajian menunjukkan bahwa integrasi kelima prinsip inti maqasid—yakni 

perlindungan agama (hifzh al-din), jiwa (hifzh al-nafs), akal (hifzh al-'aql), keturunan (hifzh al-

nasl), dan harta (hifzh al-mal)—menawarkan landasan filosofis yang kokoh bagi pendidikan 

yang holistik. Dalam praktiknya, keberhasilan pendekatan ini tercermin dari kemampuannya 

menyeimbangkan orientasi duniawi dan ukhrawi, sekaligus memberikan ruang pengembangan 

bagi kecerdasan spiritual, emosional, sosial, dan intelektual peserta didik secara simultan. 

Temuan ini konsisten dengan pandangan yang menyatakan bahwa pendidikan Islam harus 

mengatasi dikotomi antara ilmu agama dan ilmu umum, serta mengarah pada pembentukan 

insan kamil yang utuh. 

Dalam konteks implementasi kurikuler, studi kasus mengungkapkan bahwa prinsip-

prinsip maqasid telah diadopsi dengan berbagai tingkat kedalaman di beberapa lembaga 

pendidikan Islam. Integrasi tersebut diwujudkan melalui penekanan pada nilai-nilai kehidupan 

seperti keadilan, empati, dan keberlanjutan dalam pengajaran agama yang holistik. Sebagai 

contoh, nilai perlindungan agama diterjemahkan dalam pendidikan toleransi dan kerukunan 

antarumat, sementara perlindungan akal diintegrasikan melalui penguatan logika, etika berpikir 

kritis, dan kesadaran akan bahaya manipulasi informasi. Pembahasan mendalam menunjukkan 

bahwa kurikulum semacam ini tidak hanya menghasilkan kecerdasan akademik, tetapi juga 

membentuk karakter siswa yang tanggap dan bertanggung jawab terhadap persoalan sosial-

ekonomi dan lingkungan di sekitarnya. Dengan demikian, pendidikan berbasis maqasid secara 

operasional berperan sebagai instrumen strategis untuk menanamkan kesadaran akan 

pentingnya menjaga keseimbangan antara kemajuan teknologi dan kelestarian alam. 

Dampak dari pendekatan ini terhadap pembangunan berkelanjutan menjadi nyata ketika 

siswa yang dididik dengan filosofi maqasid menunjukkan kepedulian dan inisiatif yang lebih 

tinggi dalam menerapkan prinsip-prinsip keberlanjutan dalam kehidupan sehari-hari. Mereka 

tidak hanya menjadi penerima pengetahuan pasif, tetapi juga berkembang menjadi agen 

perubahan yang proaktif dalam menangani isu-isu global seperti perubahan iklim, kemiskinan, 

dan ketidakadilan. Temuan ini memperkuat argumentasi bahwa pendidikan Islam yang 

berlandaskan maqasid dapat menjadi saluran efektif untuk memperkenalkan konsep 

kesejahteraan sosial yang inklusif, yang mencakup keadilan, pemerataan, dan pengelolaan 

sumber daya secara bijaksana. Dengan kata lain, pendekatan ini mempersiapkan generasi yang 

tidak hanya kompeten secara teknis, tetapi juga memiliki komitmen etis untuk berkontribusi 

pada terwujudnya maslahah (kemaslahatan) universal. 

Meskipun demikian, penelitian ini juga mengidentifikasi sejumlah tantangan krusial 

dalam implementasi filosofi ini. Kendala utama terletak pada masih terbatasnya pemahaman 

konseptual yang mendalam tentang maqasid di kalangan pendidik dan pengelola lembaga. 

Keterbatasan ini sering kali berakar pada kurangnya pelatihan yang memadai dan akses 

terhadap sumber belajar yang komprehensif. Selain itu, hambatan infrastruktural dan 

keterbatasan sumber daya di banyak lembaga turut memengaruhi optimalisasi penerapan 

prinsip-prinsip maqasid dalam kurikulum dan proses pembelajaran. Pembahasan atas temuan 

ini menegaskan bahwa tanpa upaya sistematis untuk meningkatkan kapasitas pendidik melalui 

program pelatihan berkelanjutan, serta tanpa dukungan kebijakan dan anggaran yang memadai, 

potensi besar dari pendidikan berbasis maqasid akan sulit diwujudkan secara maksimal. Oleh 

karena itu, diperlukan komitmen kolektif dari berbagai pemangku kepentingan untuk mengatasi 

hambatan tersebut agar pendidikan Islam dapat benar-benar menjadi fondasi yang kuat dalam 

https://doi.org/10.31604/Thiflun


Menuju Filosofi Pendidikan Islam Yang Berorientasi Maqasid Untuk Pembangunan Berkelanjutan 

DOI: https://doi.org/10.31604/Thiflun 

  Jurnal Thiflun: Jurnal Pendidikan Dasar, 3(2), 2025 | 53 

membentuk generasi masa depan yang tidak hanya cerdas, tetapi juga beretika, berempati, dan 

berkelanjutan. 

 

KESIMPULAN  
Penelitian ini berhasil menggali dan menganalisis filosofi pendidikan Islam yang 

berorientasi pada maqasid al-shariah dalam konteks pembangunan berkelanjutan. Berdasarkan 

hasil penelitian, dapat disimpulkan beberapa poin penting: Pendidikan Islam Berbasis Maqasid 

Memiliki Potensi Besar Pendidikan Islam yang berorientasi pada maqasid memiliki potensi 

yang besar untuk mendukung pembangunan berkelanjutan. Melalui integrasi nilai-nilai 

maqasid seperti perlindungan agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta, pendidikan Islam dapat 

membentuk karakter individu yang tidak hanya cerdas secara intelektual tetapi juga peduli 

terhadap masalah sosial, ekonomi, dan lingkungan. Relevansi Maqasid dalam Kurikulum 

Pendidikan Islam Maqasid al-shariah dapat diterjemahkan dalam kurikulum pendidikan Islam 

untuk menanamkan nilai-nilai seperti keadilan, keberlanjutan, dan tanggung jawab sosial. 

Integrasi nilai-nilai ini dalam pendidikan membantu membentuk generasi yang tidak hanya 

memahami ilmu pengetahuan tetapi juga memiliki karakter dan kepedulian terhadap 

keberlanjutan kehidupan di dunia dan akhirat. Tantangan dalam Implementasi Meskipun ada 

kemajuan dalam implementasi pendidikan berbasis maqasid, tantangan utama yang dihadapi 

adalah kurangnya pemahaman mendalam tentang konsep ini di kalangan pendidik dan 

pengelola lembaga pendidikan. Selain itu, keterbatasan sumber daya dan infrastruktur 

pendidikan di beberapa lembaga juga menjadi hambatan dalam penerapan filosofi ini secara 

maksimal. Pentingnya Pendidikan yang Holistik untuk Pembangunan Berkelanjutan 

Pendidikan Islam berbasis maqasid dapat memainkan peran penting dalam mewujudkan 

pembangunan berkelanjutan, baik dalam aspek sosial, ekonomi, maupun lingkungan. Dengan 

mengajarkan nilai-nilai yang mendasari maqasid, pendidikan ini mempersiapkan generasi 

muda untuk menjadi agen perubahan yang tidak hanya mampu menghadapi tantangan zaman 

tetapi juga berkontribusi dalam menciptakan dunia yang lebih adil, sejahtera, dan berkelanjutan. 

Secara keseluruhan, filosofi pendidikan Islam yang berorientasi pada maqasid al-

shariah menawarkan pendekatan yang relevan dan holistik untuk mendukung pembangunan 

berkelanjutan. Namun, untuk mengoptimalkan penerapannya, diperlukan peningkatan 

pemahaman dan pelatihan bagi para pendidik, serta dukungan dalam hal sumber daya dan 

infrastruktur pendidikan. Pendidikan yang berbasis maqasid diharapkan dapat mencetak 

generasi yang tidak hanya unggul dalam ilmu pengetahuan, tetapi juga memiliki kesadaran 

tinggi terhadap pentingnya keberlanjutan dalam semua aspek kehidupan. 

 

DAFTAR PUSTAKA  
Adolph, R. (2016). 済無No Title No Title No Title. 16(3), 1–23. 

Fad, M. F. (2019). Kontekstualisasi Maqashid Shari ’ ah Dalam Sustainable Development Goals 

Moh . Farid Fad ( Dosen Fakultas Ilmu Tarbiyah dan Keguruan UIN Walisongo Semarang 

) Email : mohammadfarid@walisongo.ac.id A . Pendahuluan Pada hakikatnya proses 

pembangunan suatu ba. Jurnal Iqtisad, 6(2), 130–155. 

Fahmi, M., Arif, M., Farisi, S., & Purnama, N. I. (2019). Peran Brand Image dalam Memediasi 

Pengaruh Social Media Marketing terhadap Repeat Purchase pada Fast-Food Restaurant 

di Kota Medan. Jurnal Samudra Ekonomi Dan Bisnis, 11(1), 53–68. 

https://doi.org/10.33059/jseb.v11i1.1722 

Farah Muthia Saputri, K. H. (2019). Pengaruh Pendidikan Terhadap Pembentukan Karakter 

Anak. Seminar Nasional Dan Call for Paper “Membangun Sinergitas Keluarga Dan 

Sekolah Menuju PAUD Berkualitas, 1(1), 19. 

Harahap, A. (2018). Education Thought of Ibnu Miskawaih. Sunan Kalijaga International 

Journal on Islamic Educational Research, 1(1), 1–14. 

https://doi.org/10.14421/skijier.2017.2017.11-01 

https://doi.org/10.31604/Thiflun


Menuju Filosofi Pendidikan Islam Yang Berorientasi Maqasid Untuk Pembangunan Berkelanjutan 

DOI: https://doi.org/10.31604/Thiflun 

  Jurnal Thiflun: Jurnal Pendidikan Dasar, 3(2), 2025 | 54 

Harahap, A., & Harahap, M. F. (2022). Upaya Meningkatkan Hasil Belajar Siswa Pada Materi 

Kegiatan Ekonomi Di Sekolah Dasar. Dirasatul Ibtidaiyah, 2(1), 97–107. 

https://doi.org/10.24952/ibtidaiyah.v2i1.5626 

Hasibuan, S. E., Harahap, A., Hrp, M. F., Tarbiyah, F., Keguruan, I., & Padangsidimpuan, I. 

(2022). Upaya Meningkatkan Hasil……Sulhan Efendi Hasibuan, dkk. Dirasatul 

Ibtidaiyah, 2(1), 97. 

Irfani, A., Furqani, H., & Hasnita, N. (2020). Faktor-Faktor Yang Mempengaruhi Keputusan 

Nasabah Dalam Memilih Tabungan Haji (Studi Komparatif Pada Bank Aceh Dan Bank 

Syariah Mandiri Di Kabupaten Aceh Selatan). Journal of Sharia Economics, 1(2), 140–

159. https://doi.org/10.22373/jose.v1i2.644 

Siregar, A. R., Guru, P., Ibtidaiyah, M., Islam, U., Syekh, N., Hasan, A., Addary, A., Harahap, 

A., Guru, P., Ibtidaiyah, M., Islam, U., Syekh, N., Hasan, A., & Addary, A. (2023). Konsep 

Dasar Evaluasi Pembelajaran Sd N 200103. Jurnal Pendidikan Dasar, 1(2), 75–79. 

Siregar, M. R. (2020). Sustainable Development Dalam Pembangunan Islam. Hukum Islam, 

20(1), 81. https://doi.org/10.24014/jhi.v20i1.8068 

Sosial, A. J. I., Kebijakan, A., & Dasar, P. (2020). ISLAM DARI PERSPEKTIF 

PEMBELAJARAN TEMATIK TERPADU Asriana Harahap Fakultas Agama Islam 

Universitas Muhammadiyah Tapanuli Pendahuluan. 5(1), 96–105. 

Syarifuddin, & Harahap, A. (2021). Integrasi Struktur Dan Fungsi Bagian Tumbuhan. Dirasatul 

Ibtidaiyah, 1(1), 19–31. 

 
 

https://doi.org/10.31604/Thiflun

