Volume 3 Issue 2 (2025) Pages 49-54
JURNAL THIFLUN : JURNAL PENDIDIKAN DASAR
ISSN Cetak : (3032-0763) ISSN Online: (3032-0771)

MENUJU FILOSOFI PENDIDIKAN ISLAM YANG BERORIENTASI
MAQASID UNTUK PEMBANGUNAN BERKELANJUTAN

Asriana Harahap!
! pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyah
UIN Syekh Ali Hasan Ahmad Addary Padangsidimpuan
E-mail: asrianaharahap@uinsyahada.ac.id

Samsuddin Pulungan?
2 pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyah
UIN Syekh Ali Hasan Ahmad Addary Padangsidimpuan
E-mail: samsuddin@uinsyahada.ac.id

Mahmud Arif?
3 Pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyah
UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta
E-mail: mahmud.arif@uin-suka.ac.id

Abstrak

Penelitian ini bertujuan menganalisis relevansi filosofi pendidikan Islam yang
berorientasi pada Maqgasid al-Shariah untuk mendukung pembangunan
berkelanjutan. Dengan menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif, data
dikumpulkan melalui studi literatur, wawancara mendalam dengan ahli dan praktisi
pendidikan, studi kasus di beberapa lembaga pendidikan Islam, observasi, dan
analisis dokumen kurikulum. Analisis data dilakukan dengan teknik analisis
tematik untuk mengidentifikasi pola dan tema utama terkait integrasi dan
implementasi magasid. Hasil penelitian menunjukkan bahwa integrasi kelima
prinsip magasid perlindungan agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta ke dalam
kurikulum berpotensi besar membentuk generasi yang tidak hanya cerdas
intelektual tetapi juga berkarakter, serta peduli terhadap keberlanjutan sosial,
ekonomi, dan lingkungan. Namun, implementasinya menghadapi tantangan utama
berupa keterbatasan pemahaman konsep maqgasid di kalangan pendidik dan
kurangnya dukungan sumber daya. Simpulan penelitian menekankan bahwa untuk
mengoptimalkan peran pendidikan Islam berbasis magasid, diperlukan peningkatan
kapasitas pendidik dan penguatan infrastruktur pendidikan agar dapat berkontribusi
efektif dalam mewujudkan tujuan pembangunan berkelanjutan

Kata kunci: Filosofi Pendidikan; Magasid; Pembangunan Berkelanjutan

Abstract

This study aims to analyze the relevance of an Islamic educational philosophy
oriented toward Magasid al-Shariah in supporting sustainable development. Using
a descriptive qualitative approach, data were collected through a literature review,
in-depth interviews with educational experts and practitioners, case studies
conducted at several Islamic educational institutions, observations, and an analysis
of curriculum documents. Data analysis was carried out using thematic analysis
techniques to identify patterns and key themes related to the integration and
implementation of the magasid framework.

Jurnal Thiflun : Jurnal Pendidikan Dasar |49


mailto:asrianaharahap@uinsyahada.ac.id
mailto:samsuddin@uinsyahada.ac.id
mailto:muhammad.arif@uin-suka.ac.id

Menuju Filosofi Pendidikan Islam Yang Berorientasi Maqasid Untuk Pembangunan Berkelanjutan

DOI: https:/ /doi.org/10.31604 / Thiflun

The findings indicate that integrating the five maqasid principles—protection of
religion, life, intellect, lineage, and wealth—into the curriculum has significant
potential to shape a generation that is not only intellectually capable but also
morally grounded and concerned with social, economic, and environmental
sustainability. However, the implementation faces major challenges, particularly
the limited understanding of the magasid concept among educators and the lack of
adequate resource support. The study concludes that optimizing the role of
magasid-based Islamic education requires strengthening educators’ capacities and
enhancing educational infrastructure to enable effective contributions to the
achievement of sustainable development goals.

Keywords: Educational Philosophy; Magasid; Sustainable Development

PENDAHULUAN

Pendidikan Islam telah lama menjadi tonggak utama dalam pembentukan karakter dan
pengembangan potensi individu, berperan sebagai fondasi dalam membentuk insan yang berakhlak
mulia, berilmu, dan berkontribusi bagi kemaslahatan umat. Namun, di tengah arus globalisasi dan
transformasi sosial yang begitu cepat, tantangan dalam dunia pendidikan semakin kompleks. Dinamika
ini tidak hanya menyentuh aspek kurikulum yang perlu terus diperbarui, atau metodologi pembelajaran
yang harus adaptif dengan kemajuan teknologi, tetapi juga menyangkut orientasi tujuan pendidikan itu
sendiri yang perlu menjawab tuntutan zaman. Di satu sisi, dunia pendidikan Islam dituntut untuk tetap
menjaga integritas nilai-nilai spiritual dan moral, sementara di sisi lain, ia harus mampu merespons isu-
isu kontemporer seperti kesenjangan sosial, krisis lingkungan, dan kebutuhan akan pembangunan yang
inklusif. Oleh karena itu, perlu adanya upaya untuk merefleksikan kembali arah dan tujuan pendidikan
Islam agar dapat lebih relevan dengan kebutuhan masyarakat modern dan tujuan pembangunan
berkelanjutan yang kini menjadi fokus global. Refleksi ini menjadi sangat penting karena pendidikan
Islam tidak boleh hanya berhenti pada pencapaian tujuan ukhrawi semata, tetapi juga harus mampu
berkontribusi dalam mewujudkan pembangunan berkelanjutan (sustainable development) yang
mencakup aspek sosial, ekonomi, dan lingkungan. Dengan demikian, pendidikan Islam dapat terus
menjadi kekuatan transformatif yang relevan, adaptif, dan mampu membawa perbaikan bagi kehidupan
manusia secara holistik dan berkesinambungan.

Dalam konteks perumusan ulang orientasi pendidikan Islam tersebut, pendekatan magasid al-
shariah menawarkan perspektif filosofis yang sangat relevan. Magasid al-shariah yang dimaknai
sebagai tujuan-tujuan utama syariat Islam memberikan kerangka nilai yang utuh dan seimbang. la tidak
hanya menjadi landasan bagi pencapaian tujuan-tujuan duniawi semata, tetapi secara inheren telah
mengintegrasikan visi ukhrawi ke dalam setiap aspek kehidupan. Dengan demikian, filosofi pendidikan
yang berlandaskan magasid mampu merancang sebuah sistem yang secara sinergis memadukan
orientasi dunia dan akhirat. Pendekatan ini mengajak kita untuk memandang pendidikan bukan sebagai
upaya yang terfragmentasi, melainkan sebagai proses holistik untuk mewujudkan keseimbangan yang
substantif antara pembangunan kapasitas intelektual dan spiritual, antara pemenuhan kebutuhan material
dan pencapaian kebahagiaan hakiki, serta antara kontribusi untuk kemajuan peradaban manusia dan
penyiapan bekal untuk kehidupan akhirat. (Fahmi et al., 2019).

Secara konseptual, magasid al-shariah menganut lima tujuan fundamental (al-dharuriyyat al-
khams) yang menjadi pilar penjagaan kemanusiaan universal. Kelima tujuan utama tersebut secara
komprehensif meliputi hifzh al-din (perlindungan agama), hifzh al-nafs (perlindungan jiwa), hifzh al-
‘aql (perlindungan akal), hifzh al-nasl (perlindungan keturunan), dan hifzh al-mal (perlindungan harta).
Prinsip-prinsip ini tidak sekadar menjadi pedoman hukum individual, melainkan membentuk
sebuah kerangka etis-moral yang menyeluruh. Kerangka inilah yang dapat dijadikan landasan filosofis
dan operasional dalam membangun sistem pendidikan yang holistik dan berkelanjutan. Sebuah
pendidikan yang bersumber dari kelima pilar ini akan secara alamiah merancang kurikulum dan
metodologi yang bertujuan membentuk insan paripurna; insan yang teguh agamanya, sehat jasmani dan
jiwanya, kritis dan kreatif akalnya, bertanggung jawab terhadap keluarganya, serta bijak dalam
mengelola sumber daya ekonominya. Dengan demikian, integrasi magasid al-shariah ke dalam
paradigma pendidikan menjamin terwujudnya proses pembelajaran yang tidak hanya mencerdaskan,

Jurnal Thiflun: Jurnal Pendidikan Dasar, 3(2), 2025 | 50


https://doi.org/10.31604/Thiflun

Menuju Filosofi Pendidikan Islam Yang Berorientasi Maqasid Untuk Pembangunan Berkelanjutan

DOI: https:/ /doi.org/10.31604 / Thiflun

tetapi juga memelihara keberlanjutan kehidupan individu dan masyarakat dalam segala dimensinya.
(Irfani et al., 2020).

Pendidikan Islam yang berorientasi pada magasid dapat membentuk individu yang tidak hanya
berpengetahuan luas, tetapi juga memiliki karakter yang baik, mampu mengelola sumber daya dengan
bijak, serta berperan aktif dalam mewujudkan pembangunan berkelanjutan yang memperhatikan
kesejahteraan umat manusia secara keseluruhan (Adolph, 2016). Hal ini penting, karena pembangunan
berkelanjutan bukan hanya berkaitan dengan keberlanjutan lingkungan hidup, tetapi juga menyentuh
aspek sosial, ekonomi, dan budaya (Farah Muthia Saputri, 2019).

Penerapan filosofi pendidikan Islam yang berorientasi pada magasid diharapkan dapat
menghasilkan dampak transformatif yang luas dan mendalam. Pertama, ia tidak hanya bertujuan
untuk mencetak generasi yang cerdas secara intelektual dalam penguasaan sains dan teknologi, tetapi
yang lebih esensial adalah membentuk karakter dan pola pikir yang memungkinkan mereka untuk secara
konsisten menerapkan prinsip-prinsip universal, seperti keadilan (‘adl), keberlanjutan (istigrar), dan
kesejahteraan (maslahah), ke dalam seluruh aspek kehidupan. Penerapan ini meliputi cara mereka
berpikir, bertindak, berinteraksi sosial, hingga mengelola sumber daya alam dan ekonomi.

Konsekuensi logis dari pembentukan generasi seperti ini adalah lahirnya kontributor-
kontributor aktif bagi pembangunan berkelanjutan. Mereka akan menjadi agen perubahan yang
berkontribusi secara nyata, mulai daritingkat individu melalui gaya hidup yang bertanggung
jawab, tingkat masyarakat dengan memelopori praktik-praktik sosial yang inklusif dan adil,
hingga tingkat negara dengan merumuskan dan mendukung kebijakan-kebijakan yang berwawasan
masa depan. Kontribusi multidimensional ini pada akhirnya bermuara pada terwujudnya salah satu
tujuan paling mulia dalam Islam, yaitu tercapainya kesejahteraan dan kemaslahatan menyeluruh bagi
umat manusia (rahmatan lil-'alamin). Dengan kata lain, pendidikan berbasis magasid bertindak sebagai
katalis yang menghubungkan pencapaian akademik dengan tanggung jawab sosial dan spiritual,
sehingga keberhasilan pendidikan diukur bukan hanya dari indeks prestasi, tetapi dari kontribusi
nyatanya dalam membangun peradaban yang berkeadilan dan berkelanjutan (M. R. Siregar, 2020).

Tujuan dari jurnal ini adalah untuk mengeksplorasi relevansi filosofi pendidikan Islam yang
berorientasi pada maqasid dalam rangka mencapai tujuan pembangunan berkelanjutan. Selain itu, jurnal
ini juga akan membahas bagaimana prinsip-prinsip magasid dapat diterapkan dalam pendidikan untuk
membentuk generasi yang tidak hanya berkompeten, tetapi juga memiliki nilai-nilai keadilan dan
keberlanjutan dalam kehidupannya (Fad, 2019).

METODE

Penelitian ini menerapkan pendekatan kualitatif dengan desain analisis deskriptif, yang dipilih
untuk mengeksplorasi secara mendalam filosofi pendidikan Islam yang berlandaskan magasid al-shariah
dalam kaitannya dengan pembangunan berkelanjutan (Syarifuddin & Harahap, 2021). Tujuan
penggunaan pendekatan ini adalah untuk memahami secara komprehensif makna, konteks, serta
implementasi konsep-konsep magasid dalam pendidikan Islam dan dampaknya terhadap keberlanjutan
pembangunan.

Secara prosedural, penelitian ini dilaksanakan melalui tahapan yang sistematis. Tahap pertama
melibatkan kajian filosofis dan teoretis terhadap literatur primer dan sekunder terkait magasid al-shariah,
pendidikan Islam, dan pembangunan berkelanjutan (Harahap, 2018). Tahap kedua merupakan studi
kasus di beberapa lembaga pendidikan Islam yang telah mengadopsi prinsip magasid, dengan metode
observasi partisipatif dan wawancara semi-terstruktur kepada pemangku kepentingan di lembaga
tersebut (Hasibuan et al., 2022). Tahap ketiga adalah pelaksanaan wawancara mendalam dengan pakar
pendidikan Islam, praktisi pendidikan, dan ahli pembangunan berkelanjutan guna memperoleh
perspektif multidimensi (A. R. Siregar et al., 2023). Tahap keempat mencakup analisis isi terhadap
dokumen kurikulum dan kebijakan pendidikan yang relevan (Harahap & Harahap, 2022). Data
dikumpulkan melalui triangulasi teknik yang meliputi dokumentasi, wawancara, observasi, dan analisis
dokumen (Harahap & Harahap, 2022). Seluruh data yang diperoleh kemudian dianalisis secara tematik
untuk mengidentifikasi pola, tema, dan relasi konseptual yang muncul, sehingga dapat disintesiskan
menjadi kesimpulan yang utuh mengenai kontribusi filosofi pendidikan berbasis magasid terhadap
tujuan pembangunan berkelanjutan, beserta tantangan dan peluang implementasinya. (Sosial et al.,
2020). Setiap tema yang muncul akan dianalisis untuk menggali kedalaman pemahaman tentang

Jurnal Thiflun: Jurnal Pendidikan Dasar, 3(2), 2025 | 51


https://doi.org/10.31604/Thiflun

Menuju Filosofi Pendidikan Islam Yang Berorientasi Maqasid Untuk Pembangunan Berkelanjutan

DOI: https:/ /doi.org/10.31604 / Thiflun

bagaimana pendidikan Islam dapat berperan dalam pembangunan yang lebih berkelanjutan secara
holistik, baik dalam aspek sosial, ekonomi, dan lingkungan(Harahap, 2018).

HASIL DAN PEMBAHASAN

Berdasarkan analisis literatur, wawancara dengan para ahli, dan studi kasus di beberapa
lembaga pendidikan Islam, penelitian ini berhasil mengidentifikasi potensi signifikan dari
filosofi pendidikan berbasis maqgasid al-shariah dalam mendukung pembangunan
berkelanjutan. Hasil kajian menunjukkan bahwa integrasi kelima prinsip inti magasid—yakni
perlindungan agama (hifzh al-din), jiwa (hifzh al-nafs), akal (hifzh al-'aqgl), keturunan (hifzh al-
nasl), dan harta (hifzh al-mal)—menawarkan landasan filosofis yang kokoh bagi pendidikan
yang holistik. Dalam praktiknya, keberhasilan pendekatan ini tercermin dari kemampuannya
menyeimbangkan orientasi duniawi dan ukhrawi, sekaligus memberikan ruang pengembangan
bagi kecerdasan spiritual, emosional, sosial, dan intelektual peserta didik secara simultan.
Temuan ini konsisten dengan pandangan yang menyatakan bahwa pendidikan Islam harus
mengatasi dikotomi antara ilmu agama dan ilmu umum, serta mengarah pada pembentukan
insan kamil yang utuh.

Dalam konteks implementasi kurikuler, studi kasus mengungkapkan bahwa prinsip-
prinsip maqasid telah diadopsi dengan berbagai tingkat kedalaman di beberapa lembaga
pendidikan Islam. Integrasi tersebut diwujudkan melalui penekanan pada nilai-nilai kehidupan
seperti keadilan, empati, dan keberlanjutan dalam pengajaran agama yang holistik. Sebagai
contoh, nilai perlindungan agama diterjemahkan dalam pendidikan toleransi dan kerukunan
antarumat, sementara perlindungan akal diintegrasikan melalui penguatan logika, etika berpikir
kritis, dan kesadaran akan bahaya manipulasi informasi. Pembahasan mendalam menunjukkan
bahwa kurikulum semacam ini tidak hanya menghasilkan kecerdasan akademik, tetapi juga
membentuk karakter siswa yang tanggap dan bertanggung jawab terhadap persoalan sosial-
ekonomi dan lingkungan di sekitarnya. Dengan demikian, pendidikan berbasis maqgasid secara
operasional berperan sebagai instrumen strategis untuk menanamkan kesadaran akan
pentingnya menjaga keseimbangan antara kemajuan teknologi dan kelestarian alam.

Dampak dari pendekatan ini terhadap pembangunan berkelanjutan menjadi nyata ketika
siswa yang dididik dengan filosofi magasid menunjukkan kepedulian dan inisiatif yang lebih
tinggi dalam menerapkan prinsip-prinsip keberlanjutan dalam kehidupan sehari-hari. Mereka
tidak hanya menjadi penerima pengetahuan pasif, tetapi juga berkembang menjadi agen
perubahan yang proaktif dalam menangani isu-isu global seperti perubahan iklim, kemiskinan,
dan ketidakadilan. Temuan ini memperkuat argumentasi bahwa pendidikan Islam yang
berlandaskan maqgasid dapat menjadi saluran efektif untuk memperkenalkan konsep
kesejahteraan sosial yang inklusif, yang mencakup keadilan, pemerataan, dan pengelolaan
sumber daya secara bijaksana. Dengan kata lain, pendekatan ini mempersiapkan generasi yang
tidak hanya kompeten secara teknis, tetapi juga memiliki komitmen etis untuk berkontribusi
pada terwujudnya maslahah (kemaslahatan) universal.

Meskipun demikian, penelitian ini juga mengidentifikasi sejumlah tantangan krusial
dalam implementasi filosofi ini. Kendala utama terletak pada masih terbatasnya pemahaman
konseptual yang mendalam tentang magasid di kalangan pendidik dan pengelola lembaga.
Keterbatasan ini sering kali berakar pada kurangnya pelatihan yang memadai dan akses
terhadap sumber belajar yang komprehensif. Selain itu, hambatan infrastruktural dan
keterbatasan sumber daya di banyak lembaga turut memengaruhi optimalisasi penerapan
prinsip-prinsip magasid dalam kurikulum dan proses pembelajaran. Pembahasan atas temuan
ini menegaskan bahwa tanpa upaya sistematis untuk meningkatkan kapasitas pendidik melalui
program pelatihan berkelanjutan, serta tanpa dukungan kebijakan dan anggaran yang memadai,
potensi besar dari pendidikan berbasis maqasid akan sulit diwujudkan secara maksimal. Oleh
karena itu, diperlukan komitmen kolektif dari berbagai pemangku kepentingan untuk mengatasi
hambatan tersebut agar pendidikan Islam dapat benar-benar menjadi fondasi yang kuat dalam

Jurnal Thiflun: Jurnal Pendidikan Dasar, 3(2), 2025 | 52


https://doi.org/10.31604/Thiflun

Menuju Filosofi Pendidikan Islam Yang Berorientasi Maqasid Untuk Pembangunan Berkelanjutan

DOI: https:/ /doi.org/10.31604 / Thiflun

membentuk generasi masa depan yang tidak hanya cerdas, tetapi juga beretika, berempati, dan
berkelanjutan.

KESIMPULAN

Penelitian ini berhasil menggali dan menganalisis filosofi pendidikan Islam yang
berorientasi pada maqgasid al-shariah dalam konteks pembangunan berkelanjutan. Berdasarkan
hasil penelitian, dapat disimpulkan beberapa poin penting: Pendidikan Islam Berbasis Magasid
Memiliki Potensi Besar Pendidikan Islam yang berorientasi pada magasid memiliki potensi
yang besar untuk mendukung pembangunan berkelanjutan. Melalui integrasi nilai-nilai
maqasid seperti perlindungan agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta, pendidikan Islam dapat
membentuk karakter individu yang tidak hanya cerdas secara intelektual tetapi juga peduli
terhadap masalah sosial, ekonomi, dan lingkungan. Relevansi Magasid dalam Kurikulum
Pendidikan Islam Magasid al-shariah dapat diterjemahkan dalam kurikulum pendidikan Islam
untuk menanamkan nilai-nilai seperti keadilan, keberlanjutan, dan tanggung jawab sosial.
Integrasi nilai-nilai ini dalam pendidikan membantu membentuk generasi yang tidak hanya
memahami ilmu pengetahuan tetapi juga memiliki karakter dan kepedulian terhadap
keberlanjutan kehidupan di dunia dan akhirat. Tantangan dalam Implementasi Meskipun ada
kemajuan dalam implementasi pendidikan berbasis magasid, tantangan utama yang dihadapi
adalah kurangnya pemahaman mendalam tentang konsep ini di kalangan pendidik dan
pengelola lembaga pendidikan. Selain itu, keterbatasan sumber daya dan infrastruktur
pendidikan di beberapa lembaga juga menjadi hambatan dalam penerapan filosofi ini secara
maksimal. Pentingnya Pendidikan yang Holistik untuk Pembangunan Berkelanjutan
Pendidikan Islam berbasis magasid dapat memainkan peran penting dalam mewujudkan
pembangunan berkelanjutan, baik dalam aspek sosial, ekonomi, maupun lingkungan. Dengan
mengajarkan nilai-nilai yang mendasari maqasid, pendidikan ini mempersiapkan generasi
muda untuk menjadi agen perubahan yang tidak hanya mampu menghadapi tantangan zaman
tetapi juga berkontribusi dalam menciptakan dunia yang lebih adil, sejahtera, dan berkelanjutan.

Secara keseluruhan, filosofi pendidikan Islam yang berorientasi pada magasid al-
shariah menawarkan pendekatan yang relevan dan holistik untuk mendukung pembangunan
berkelanjutan. Namun, untuk mengoptimalkan penerapannya, diperlukan peningkatan
pemahaman dan pelatihan bagi para pendidik, serta dukungan dalam hal sumber daya dan
infrastruktur pendidikan. Pendidikan yang berbasis magasid diharapkan dapat mencetak
generasi yang tidak hanya unggul dalam ilmu pengetahuan, tetapi juga memiliki kesadaran
tinggi terhadap pentingnya keberlanjutan dalam semua aspek kehidupan.

DAFTAR PUSTAKA

Adolph, R. (2016). ;& #&No Title No Title No Title. 16(3), 1-23.

Fad, M. F. (2019). Kontekstualisasi Maqashid Shari ’ ah Dalam Sustainable Development Goals
Moh . Farid Fad ( Dosen Fakultas IImu Tarbiyah dan Keguruan UIN Walisongo Semarang
) Email : mohammadfarid@walisongo.ac.id A . Pendahuluan Pada hakikatnya proses
pembangunan suatu ba. Jurnal Igtisad, 6(2), 130—155.

Fahmi, M., Arif, M., Farisi, S., & Purnama, N. I. (2019). Peran Brand Image dalam Memediasi
Pengaruh Social Media Marketing terhadap Repeat Purchase pada Fast-Food Restaurant
di Kota Medan. Jurnal Samudra Ekonomi Dan Bisnis, 11(1), 53-68.
https://doi.org/10.33059/jseb.v11i1.1722

Farah Muthia Saputri, K. H. (2019). Pengaruh Pendidikan Terhadap Pembentukan Karakter
Anak. Seminar Nasional Dan Call for Paper “Membangun Sinergitas Keluarga Dan
Sekolah Menuju PAUD Berkualitas, 1(1), 19.

Harahap, A. (2018). Education Thought of Ibnu Miskawaih. Sunan Kalijaga International
Journal on Islamic Educational Research, 1(2), 1-14.
https://doi.org/10.14421/skijier.2017.2017.11-01

Jurnal Thiflun: Jurnal Pendidikan Dasar, 3(2), 2025 | 53


https://doi.org/10.31604/Thiflun

Menuju Filosofi Pendidikan Islam Yang Berorientasi Maqasid Untuk Pembangunan Berkelanjutan

DOI: https:/ /doi.org/10.31604 / Thiflun

Harahap, A., & Harahap, M. F. (2022). Upaya Meningkatkan Hasil Belajar Siswa Pada Materi
Kegiatan Ekonomi Di Sekolah Dasar. Dirasatul Ibtidaiyah, 2(1), 97-107.
https://doi.org/10.24952/ibtidaiyah.v2i1.5626

Hasibuan, S. E., Harahap, A., Hrp, M. F., Tarbiyah, F., Keguruan, I., & Padangsidimpuan, I.
(2022). Upaya Meningkatkan Hasil...... Sulhan Efendi Hasibuan, dkk. Dirasatul
Ibtidaiyah, 2(1), 97.

Irfani, A., Furgani, H., & Hasnita, N. (2020). Faktor-Faktor Yang Mempengaruhi Keputusan
Nasabah Dalam Memilih Tabungan Haji (Studi Komparatif Pada Bank Aceh Dan Bank
Syariah Mandiri Di Kabupaten Aceh Selatan). Journal of Sharia Economics, 1(2), 140—
159. https://doi.org/10.22373/jose.v1i2.644

Siregar, A. R., Guru, P., Ibtidaiyah, M., Islam, U., Syekh, N., Hasan, A., Addary, A., Harahap,
A., Guru, P., Ibtidaiyah, M., Islam, U., Syekh, N., Hasan, A., & Addary, A. (2023). Konsep
Dasar Evaluasi Pembelajaran Sd N 200103. Jurnal Pendidikan Dasar, 1(2), 75-79.

Siregar, M. R. (2020). Sustainable Development Dalam Pembangunan Islam. Hukum Islam,
20(1), 81. https://doi.org/10.24014/jhi.v20i1.8068

Sosial, A. J. 1., Kebijakan, A., & Dasar, P. (2020). ISLAM DARI PERSPEKTIF
PEMBELAJARAN TEMATIK TERPADU Asriana Harahap Fakultas Agama Islam
Universitas Muhammadiyah Tapanuli Pendahuluan. 5(1), 96-105.

Syarifuddin, & Harahap, A. (2021). Integrasi Struktur Dan Fungsi Bagian Tumbuhan. Dirasatul
Ibtidaiyah, 1(1), 19-31.

Jurnal Thiflun: Jurnal Pendidikan Dasar, 3(2), 2025 | 54


https://doi.org/10.31604/Thiflun

